
 

 

 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LUCIANO ESPÓSITO SEWAYBRICKER 
 

 

 

 

 

 

 

 

Felicidade: utopia, pluralidade e política 
a delimitação da felicidade enquanto objeto para a ciência 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
São Paulo 

2017 



 

 

 

LUCIANO ESPÓSITO SEWAYBRICKER 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Felicidade: utopia, pluralidade e política 
a delimitação da felicidade enquanto objeto para a ciência 

(versão original) 
 

 

 

 
Tese apresentada ao Instituto de 
Psicologia da Universidade de São 
Paulo para obtenção do título de 
Doutor em Psicologia Social.  
Área de Concentração: Psicologia 
Social e do Trabalho 
Orientador: Prof. Dr. Sigmar Malvezzi 

 
 

 

 

 

 

 

São Paulo 
2017 



 

 

 

AUTORIZO A REPRODUÇÃO E DIVULGAÇÃO TOTAL OU PARCIAL DESTE 

TRABALHO, POR QUALQUER MEIO CONVENCIONAL OU ELETRÔNICO, PARA 

FINS DE ESTUDO E PESQUISA, DESDE QUE CITADA A FONTE. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na publicação 

Biblioteca Dante Moreira Leite 

Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo 

 

 

Sewaybricker, Luciano Espósito. 

Felicidade: utopia, pluralidade e política (a delimitação da 

felicidade enquanto objeto para a ciência) / Luciano Espósito 

Sewaybricker; orientador Sigmar Malvezzi. -- São Paulo, 2017. 

186 f. 

Tese (Doutorado – Programa de Pós-Graduação em Psicologia. 

Área de Concentração: Psicologia Social e do Trabalho) – Instituto de 

Psicologia da Universidade de São Paulo. 

 

1. Felicidade 2. Filosofia  3. Política  4. Utopia   5. 

Construcionismo social   6. Psicologia social  I. Título. 

 

BF1481 

 

 

 
  



 

 

 

Nome: SEWAYBRICKER, Luciano Espósito  

Título: Felicidade: utopia, pluralidade e política (a delimitação da felicidade 

enquanto objeto para a ciência). 

 

Tese apresentada ao Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo para 

obtenção do título de Doutor em Psicologia Social. 

 

 

 

Aprovado em: ______/_______/______ 

 

 

 

Banca Examinadora:  

 

 

Prof. Dr.  ______________________________________________________  

Instituição: __________________ Julgamento: ________________________ 

 

Prof. Dr.  ______________________________________________________  

Instituição: __________________ Julgamento: ________________________ 

 

Prof. Dr.  ______________________________________________________  

Instituição: __________________ Julgamento: ________________________ 

 

Prof. Dr.  ______________________________________________________  

Instituição: __________________ Julgamento: ________________________ 

 

Prof. Dr.  ______________________________________________________  

Instituição: __________________ Julgamento: ________________________ 



 

 

 

Agradecimentos 
 
 

 Semelhantemente à dissertação de mestrado que antecedeu este trabalho, a 

redação da seção de agradecimentos se mostra especialmente difícil. Não pela dificuldade 

de reconhecer o papel essencial que muitas pessoas tiveram, mas pela dificuldade de 

traduzir o sentimento de modo digno e que faça jus a tudo o que recebi. Talvez esse seja 

um sinal que eu deveria ter escrito esses agradecimentos com maior antecedência. Ou, 

talvez, como tanto se fala na Psicologia Positiva, um sinal para praticar mais diariamente a 

gratidão - ao invés de esperar situações formais como esta. 

Ao contrário do que muitas pessoas deduziam ao conversarem comigo sobre o 

doutorado, esta tese não me trouxe (apenas) felicidade, tão pouco me ensinou o segredo 

para tê-la em maior quantidade. Muitas vezes foi o contrário. Foi graças à companhia de 

pessoas muito especiais, que me ajudaram das mais diferentes formas, que pude finalizar 

este projeto a tempo e com saúde (mental, sobretudo). 

Não posso deixar de agradecer abstratamente pela oportunidade de ingressar no 

doutoramento em instituição com tamanha credibilidade como o Instituto de Psicologia 

da USP. Ter a oportunidade de estudar um tema com a profundidade e com o suporte de 

grandes professores é, por si só, uma experiência deslumbrante. Não utilizei a palavra 

deslumbrante à toa. Em diversos momentos me percebi lendo um texto relativo à 

felicidade e pensava comigo mesmo, deslumbrado, que eu estava recebendo uma bolsa 

de estudos para fazer algo que eu amo: ler, pensar e escrever do conforto de minha casa 

na companhia de um café. Isso me leva a outro agradecimento, bem concreto, à 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) pelos quatro anos 

de bolsa de doutorado que me foi concedida. A bolsa foi fundamental para definir meu 

empenho ao longo desse período. Espero que o resultado esteja à altura da expectativa 

que me foi depositada. 

Em muito devo, também, ao meu orientador, Prof. Dr. Sigmar Malvezzi. Nossos 

encontros de orientação sempre me pareceram poços de erudição pela capacidade com 

que ele relacionava assuntos dos mais variados campos, idiomas e períodos históricos com 



 

 

 

a felicidade. Na incapacidade de processar todas as informações na hora em que 

conversávamos, sempre fiquei dias lembrando e retomando minhas anotações. Além 

disso, sou especialmente grato pela confiança que Sigmar depositou em mim e pela 

liberdade que me proporcionou diante de um tema heterodoxo para a Psicologia Social. 

Para mim, Sigmar é uma referência de inteligência e ponderação. 

 Os momentos mais desesperados do projeto foram amparados pela minha família. 

Talvez seja assim na maioria dos casos. De qualquer forma, seja quando me senti 

desconectado do projeto, desesperançoso quanto aos prazos ou precisando compartilhar 

uma ideia qualquer, era sempre para minha família que recorria. Na maior parte das vezes 

era meu pai, Rubens, quem recebia meus telefonemas. Desconfio que em diversos desses 

telefonemas ele não sabia do que eu estava falando, mas mesmo assim me ouvia 

atentamente e me ajudava com sua opinião. Devo a ele também as revisões de texto (com 

exceção das últimas alterações, consideráveis em volume, para as quais não quis lhe pedir 

com tão pouca antecedência - por essa razão, devo assumir que os erros aqui presentes 

são de minha responsabilidade). Agradeço à minha mãe, Suelena, e minha irmã, Letícia, 

que, se não auxiliaram tanto objetivamente, afetivamente estiveram sempre presentes. 

Sorrisos, abraços, puxões de orelha singelos (de verdade, singelos) e elogios foram 

corriqueiros e fundamentais para meu crescimento. Obrigado. Quero agradecer 

especialmente aos meus avós, Áurea e Rubão, e à minha mãe-avó, Dan, por sempre me 

inspirarem.  

Com alguma similaridade ao agradecimento formulado à família, o faço à Marília. 

Mesmo sem ter acompanhado todo o desenrolar do projeto, posso dizer que ela 

acompanhou a parte mais pesada emocionalmente. Agradeço pelo apoio, pela tolerância 

e pelas vírgulas. Além disso, devo a ela horizontes mais amplos e, de um modo geral, 

minha utopia. Sinto recorrer ao clichê, mas agradeço à ela pela inspiração e por me ajudar 

a entender melhor, a lá Santo Agostinho, a relação entre amor e felicidade. 

 Agradeço aos membros da banca por aceitarem o convite para compartilhar o 

conhecimento e o tempo de vocês comigo. Tenho certeza que, tal como foram os 

encontros de orientação com Sigmar, o momento da defesa da tese reverberará em 



 

 

 

minha memória por muito tempo. Em especial, quero agradecer ao Prof. Dr. Gustavo 

Martineli Massola e à Profa. Dra. Gardênia da Silva Abbad pelos comentários tecidos na 

qualificação deste trabalho. Ambos foram incisivos e, ao mesmo tempo, muito generosos 

em suas exposições. Eu não poderia ter esperado experiência mais enriquecedora e 

cuidadosa. Espero que eu tenha contemplado de modo adequado as sugestões que me 

apresentaram. 

 Retomando os agradecimentos abstratos, quero agradecer imensamente aos 

familiares e amigos que estiveram próximos não apenas durante este projeto, mas 

também ao longo de toda a minha formação. Muitos foram extremamente importantes 

por distintas razões e será impossível mencioná-los. Falta-me espaço, tempo e memória. 

 Por fim, este trabalho não estaria aqui, impresso e entregue no prazo se não fosse 

o trabalho realizado com excelência pela equipe da secretaria do departamento de 

Psicologia Social e do Trabalho. Quero agradecer especialmente à Nalva, Rosângela e 

Selma, que estiveram mais próximas ao longo desses quatro anos, pelo trabalho 

impecável que realizam. Não houve uma única vez em que não me senti bem recebido, 

acolhido e informado. Eu não apenas devo muito a vocês pelo cumprimento desta tese, 

mas também tenho em vocês um exemplo de como trabalhar com pessoas.  

 

  



 

 

 

Resumo 
 
SEWAYBRICKER, L. E. Felicidade: utopia, pluralidade e política (a delimitação da 
felicidade enquanto objeto para a ciência). 2017. 186f. Tese (Doutorado) – Instituto de 
Psicologia, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. 
 
Pensar sobre a felicidade não é um exercício particularmente recente. Desde os gregos 
antigos, pensar sobre a felicidade e propor aquilo que ela significa faz parte da história dos 
Homens. Em meio a esse longo percurso, de mais de dois mil anos, o tema continua 
polêmico, sendo entendido de diferentes formas mesmo após ser investigado 
intensamente como objeto científico desde a segunda metade do século XX. Neste 
trabalho, a partir de três questões provocadoras ("por que um mesmo objeto gera 
conceitos tão diferentes?", "por que os recentes achados científicos, com evidências de 
causalidades confiáveis, não têm sido capazes de aprofundar a compreensão do que é 
felicidade e não são indicadores de caminhos para se promover felicidade?" e "como a 
ciência poderia estudar a felicidade?") traçou-se os objetivos a seguir: (1) apresentar 
definição abrangente de felicidade; (2) identificar inconsistências entre conceito, objetivos 
e fundamentos nas pesquisas atuais sobre a felicidade; (3) apresentar uma forma de a 
ciência investigar a felicidade de modo coerente e rigoroso. Para tal, analisaram-se 
diferentes proposições de felicidade na filosofia, na ciência (especialmente a Psicologia 
Positiva) e na política, buscando aquilo que há de comum em relação ao conceito. A partir 
de referencial construcionista social e do conceito de performatividade, chegou-se, ao 
entendimento de que felicidade "aquilo que determinada pessoa entende ser, em dado 
momento, a melhor forma de se viver a partir de sua relação dialética com o mundo". 
Entender a felicidade dessa maneira evidencia seu caráter líquido, em constante 
transformação. Mais promissor do que estudar seu aspecto estável, é estudá-la enquanto 
objeto em constante transformação. Quanto mais se tenta aprisioná-la e torná-la 
mensurável, mais complexidade lhe é acrescentada (ao invés de inteligibilidade). É por tal 
razão que a empreitada empirista da Psicologia Positiva, na medida em que fragmentou o 
conceito, não fertilizou a discussão sobre o tema. Ao invés disso, acrescentou novos 
sinônimos e correlatos, bem como exigiu abandonar importantes discussões e adotar 
termos vagos para definí-la. Ainda, é importante considerar o caráter performativo de se 
falar sobre a felicidade. Por ser um tema de interesse tão amplo, comunicações sobre a 
felicidade evidenciam capacidade de interferir no modo com que as pessoas vivem. Falar 
sobre a felicidade nunca será um simples falar. De modo geral, pode-se apontar para três 
oportunidades de pesquisa em relação ao tema: aprofundar as consequências de se 
utilizar o conceito e a rede de construção de credibilidade em torno dele; entender aquilo 
que faz o entendimento do conceito mudar e de que forma; utilizar o conceito como 
forma de acessar características individuais e sociais relevantes. 
 
Palavras-chave: felicidade; filosofia; política; utopia; construcionismo social; psicologia 
social.   



 

 

 

Abstract 
 

SEWAYBRICKER, L. E. Happiness: utopia, plurality and politics (the definition of happiness 
as an object for science inquiry). 2017. 186f. Doctoral dissertation (PhD) – Institute of 
Psychology, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. 
 
Happiness is not a particularly recent subject. Since ancient Greece, the exercise of 
thinking about happiness and proposing what it means is part of human history. In the 
midst of this long journey, of more than two thousand years, the subject remains 
controversial. It is understood in different ways even after being intensively investigated 
as a scientific object since the second half of the twentieth century. This work derives 
from three provocative questions ("why does the same object generate such different 
concepts?", "why recent scientific findings, with evidence of reliable causality, have not 
been able to deepen the understanding of happiness and are not indicators of ways to 
promote happiness?" and "how could science study happiness?"), outlining the following 
objectives: (1) introduce a broad and comprehensive definition of happiness; (2) identify 
inconsistencies between concept, goals and foundations in current research on happiness; 
(3) present a way for science to investigate happiness in a coherent and rigorous way. To 
accomplish these three objectives, different propositions of happiness were analyzed in 
philosophy, in science (especially Positive Psychology) and in governmental practice, 
seeking what is common in relation to the concept. From a social constructionism 
referential and using the concept of performativity, it came to the understanding that 
happiness "is what a particular person understands to be, at a given moment, the best 
way to live from their dialetic relationship with the world." Understanding happiness in 
this particular way reveals its liquid character, implying it is in constant transformation. 
More promising than studying its stable aspect is to study it as an object in constant 
transformation. The more you try to imprison it and make it measurable, the more 
complexity you add (rather than intelligibility). It is for this reason that the empiricist 
enterprise of Positive Psychology did not fertilize the discussion on the subject. Instead, it 
added new synonyms and correlates, as well as required abandoning important 
discussions and adopted vague terms to define it. Still, it is important to consider the 
performative character of happiness. Because it is a subject of such wide interest, talking 
about happiness shows an ability to interfere with the way people live. Talking about 
happiness will never be a simple speech. In general, it is possible to point to three 
research opportunities in relation to the subject: to deepen the consequences of using the 
concept and the network of credibility building around it; understand what makes the 
understanding of happiness to change and in what ways; use the concept as a way to 
access relevant individual and social characteristics. 
 
Keywords: happiness; philosophy; politics; utopia; social construcionism; social psychology 
social. 
 
  



 

 

 

Sumário 
 

Capítulo I 

Introdução ............................................................................................................................ 10 

A história corrente e a história “traduzida” ..................................................................... 14 

O estudo da felicidade hoje .............................................................................................. 18 

Primeira reflexão sobre os questionamentos .................................................................. 21 

Objetivos e método .............................................................................................................. 22 

 

Capítulo II 

A felicidade na Filosofia ........................................................................................................ 29 

A diferença no entendimento de ser humano ................................................................. 31 

As diferenças no entendimento de mundo ...................................................................... 36 

O utópico e o divino.......................................................................................................... 44 

A felicidade impossível ..................................................................................................... 52 

A felicidade empírica ........................................................................................................ 60 

 

Capítulo III 

A felicidade na Ciência .......................................................................................................... 68 

O interesse científico na felicidade .................................................................................. 68 

Breve história da Psicologia Positiva ................................................................................ 70 

As "intenções" da Psicologia Positiva e o “positivo” ........................................................ 74 

A definição de felicidade para a Psicologia Positiva ......................................................... 77 

Indivíduo e mundo para a Psicologia Positiva .................................................................. 87 

As "descobertas" empíricas sobre a felicidade ................................................................ 90 

As pesquisas interculturais ............................................................................................... 98 

Os valores e a avaliação da felicidade ............................................................................ 103 

A felicidade enquanto "satisfação com a vida" .............................................................. 108 

Desmontando a universalidade ...................................................................................... 118 

 

Capítulo IV 

A felicidade e a Política ....................................................................................................... 125 

A história (recente) da política da felicidade .................................................................. 129 



 

 

 

A Política da felicidade ou a felicidade política .............................................................. 132 

Uma alternativa à Felicidade Interna Bruta: o Capability Approach .......................... 136 

O paradigma político da felicidade: PIB versus FIB .................................................... 139 

A performatividade da felicidade (política) .................................................................... 142 

Por quê a felicidade interessa tanto e a tantos? ............................................................ 146 

 

Capítulo V 

Uma felicidade abrangente ................................................................................................ 150 

A circunscrição da felicidade enquanto melhor forma de se viver .................................... 153 

A felicidade revisitada na Ciência ................................................................................... 156 

Felicidade e política revisitada ....................................................................................... 159 

Oportunidades para o estudo da felicidade na Ciência ................................................. 161 

Discussão final .................................................................................................................... 163 

Uma última ressalva ....................................................................................................... 167 

 

Referências Bibliográficas ................................................................................................... 169 

 



9 

 

 

Capítulo I 

  



10 

 

 

Introdução 

 

 Estudar o tema “felicidade” não é uma iniciativa particularmente recente. 

Conforme o historiador J. Stock (1908) aponta, a felicidade já era um tema central nas 

escolas filosóficas da Grécia Antiga. Esse tema não foi importante apenas para a Grécia de 

2.500 anos atrás. Seja em correntes de pensamento de outras partes do planeta, como no 

Budismo, seja em outros períodos da história, a felicidade aparece como tema recorrente 

e de proeminente interesse de intelectuais (Comte-Sponville, 2001). 

 Tal importância do tema "felicidade" pode ser justificada pela frase de Platão: 

“Não é verdade que nós, homens, desejamos todos ser felizes?” (Comte-Sponville, 2001, 

p.2). Pascal, muito tempo depois, reforçaria essa importância: “Todos os homens 

procuram ser felizes; isso não tem exceção... É esse o motivo de todas as ações de todos 

os homens, inclusive dos que vão se enforcar...” (Comte-Sponville, 2006a, p.10). 

 Autores como Comte-Sponville (2006b) e McMahon (2006) argumentam, contudo, 

que apesar dessa “longevidade” a felicidade permeia a cultura contemporânea de uma 

forma específica. Segundo esses autores, são duas as principais características da reflexão 

sobre a felicidade na contemporaneidade: deixou de ser tema exclusivamente filosófico e 

ganhou espaço como tema científico; e, ao mesmo tempo, passou a permear a rotina da 

sociedade pela associação entre ser mais feliz e adquirir determinado produto ou serviço. 

De um tema sistematizado pelos grandes pensadores, a felicidade foi disseminada a ponto 

de ganhar inúmeras perspectivas, inclusive como passiva de ser "adquirida" como bem de 

consumo. Para os mesmos autores, no atual status do tema, promover a felicidade e 

tornar-se feliz ganham mais importância do que o debate sobre o conceito. Tal fenômeno 

também se reflete nas pesquisas sobre o tema, que tendem a preterir as investigações 

conceituais em prol das avaliativas. No The Oxford Handbook of Happiness (David et. al, 

2014, p.190), pode-se ler que a investigação em torno do conceito de felicidade “is way 

past its use-by date”.  

Não é difícil encontrar alguns indícios dessa “nova” felicidade no cotidiano: no 

universo artístico, a música “Happy”, do cantor norte americano Pharrel Williams, foi 



11 

 

 

indicada ao Oscar de 2014 e venceu dois prêmios Grammy de 2015; a crescente 

quantidade de filmes e documentários sobre o assunto, como “Tarja Branca” (2014), “Eu 

Maior” (2013) e “Happy” (2011); a frequência com que slogans e jingles comerciais 

utilizam o termo “felicidade”. Deve-se ressaltar também a quantidade crescente de livros 

de auto-ajuda e de publicações científicas sobre o tema; em rápida busca com a palavra 

“happiness” no site Google Scholar pode-se encontrar milhares de publicações, entre 

artigos e livros, desde 2010. Já na plataforma SciELO, pode-se verificar o aumento 

progressivo nas publicações brasileiras de artigos com o termo “felicidade”. Trata-se de 

um fenômeno abrangente que não se restringe à uma região do planeta. 

Diante desse cenário, Comte-Sponville e McMahon levantam a hipótese de que a 

intensidade com que a palavra “felicidade” é utilizada atualmente indica que o indivíduo 

contemporâneo não é feliz. Em outras palavras, o indivíduo contemporâneo só tem 

tamanho apreço pelo tema “felicidade” pelo fato de perceber menos feliz do que 

antigamente. Clóvis de Barros Filho (2016, p.8) oferece também seu argumento para esse 

ponto: 

 

“(...) eu proporia que, ao longo de toda a história do pensamento, sempre tenha havido 

uma grande luta ou disputa pela identificação das condições de uma vida feliz. E essa disputa é 

tanto mais possível quanto menos essa felicidade se manifesta como realidade afetiva.” 

 

 Na dissertação de mestrado que inspirou esta pesquisa (Sewaybricker, 2012), 

pôde-se analisar com cuidado o rigor da hipótese desses autores. Em primeiro lugar, é 

possível que o intenso interesse pela felicidade não seja consequência, mas a própria 

causa da infelicidade na medida em que se propõe ideias de felicidade irrealizáveis ao 

mesmo tempo em que estas são apresentadas como plenamente alcançáveis (Bendassolli, 

2007, p.58). 

 Essa incongruência entre a aparência e o possível geraria, no fim das contas, uma 

infelicidade dupla: pela infelicidade intrínseca e pela incompetência em usufruir dos 

“segredos” para a felicidade. Autores como Ahmed (2010) e Bruckner (2011) apontam que 

a distância entre o ideal (que patamares altíssimos de felicidade são alcançáveis) e o real 



12 

 

 

(perceber-se infeliz) favorecem o consumo como estratégia de enfrentamento; busca-se 

no consumo de certos produtos, como medicamentos psiquiátricos e roupas, a vida 

prometida nas propagandas. 

 Em segundo lugar, os argumentos propostos por Comte-Sponville e McMahon, de 

que “o indivíduo contemporâneo é menos feliz” e “o indivíduo contemporâneo é mais 

interessado na felicidade”, direcionam para um exercício comparativo frágil. A 

comparação da felicidade do Homem da Grécia Antiga com a do Homem contemporâneo 

é sujeita a inúmeras perspectivas, pois o significado atribuído à felicidade em muito se 

transformou ao longo do tempo (White, 2009, p.183).  

Provavelmente, a variação seja o traço marcante da história da felicidade.  John 

Stuart Mill, em seu utilitarismo, ressaltou, ainda no século XIX, esse percurso de muitas 

discórdias e pouco consenso: 

 

From the dawn of philosophy the question concerning the summum bonum, or, what is the 

same thing, concerning the foundation of morality, has been accounted the main problem in 

speculative thought, has occupied the most gifted intellects, and divided them into sects and 

schools, carrying on a vigorous warfare against one another. And after more than two thousand 

years the same discussions continue, philosophers are still ranged under the same contending 

banners, and neither thinkers nor mankind at large seem nearer to being unanimous on the subject 

than when the youth Socrates listened to the old Protagoras (…). (Mill, 1895, p.1) 

 

Pesquisadores contemporâneos parecem concordar com o texto de Mill quando 

trata-se da definição delimitada de felicidade. O filósofo Nicholas White (2009, p.189) 

conclui seu livro sobre a história da felicidade afirmando que nunca houve um conceito de 

felicidade que “satisfaça um padrão elevado de clareza (...)”. Ainda, o historiador Darrin 

McMahon avisa na introdução de seu livro “Happiness: a History”: 

 

For how to write a history of something so elusive, so intangible – of this ‘thing’ that is not 

a thing, this hope, this yearning, this dream? (...) It is perhaps disconcerting for any author to be 

forced to admit the difficulty – perhaps impossibility – of even defining the subject of his inquiry. 

(McMahon, 2006, p. xi) 

 



13 

 

 

Dessa forma, qualquer tentativa de investigar a felicidade na contemporaneidade 

exige atenção ao que pode ser entendido como “liquidez” do conceito: a felicidade 

emerge em narrativas tão diversas, promovidas por atores e instituições de credibilidade, 

que parece ser possível afirmar quase qualquer coisa sobre ela (Sewaybricker, 2012). 

Seguindo na metáfora, é como se o conceito, supostamente rígido, se liquefizesse e 

adquirisse a capacidade de tomar a forma de qualquer recipiente sem se negar. Tal 

liquidez pode ser identificada também ao longo da história, na qual diversas empreitadas 

buscaram dar forma ao conceito e torná-lo concreto, mas, na medida em que novas 

evidências foram apresentadas (distintos pontos de vista), contestou-se a forma anterior e 

o conceito voltou a se "derreter" até encontrar novo recipiente.  

Talvez, a liquidez seja própria da natureza do conceito, o que faria de todas as 

tentativas de circunscrevê-la algo provisório e limitado (sempre um recipiente, mas nunca 

o conteúdo desse recipiente). Nesse sentido, a felicidade seria transcendente ou 

metafísica; uma reflexão própria dos Homens sobre algo que não está presente, mas que 

se deseja; a felicidade seria uma utopia e também uma esperança. Logicamente que, na 

busca por dar forma à felicidade, há aqueles (muitos) que se lançaram a negar justamente 

essa transcendência do conceito, em especial os utilitaristas e os adeptos da Psicologia 

Positiva, que serão analisados mais adiante, mas que, como a volatilidade do tema atesta, 

não foram bem sucedidos em solidificar a felicidade. 

Mais ainda, a liquidez pode ser observada não apenas no uso da palavra 

“felicidade”, mas também no uso de sinônimos (que nem sempre são compreendidos 

enquanto tal), nas diferentes traduções entre idiomas, nas distintas explicações 

etimológicas e nos diversos entendimentos entre culturas. Cada uma dessas “variações” 

pode levar a concepções de felicidade muito distintas. Ou seja, utilizar a mesma palavra 

ou palavras diferentes não significa que se trata do mesmo assunto ou de assuntos 

diferentes (McMahon, 2006, p.1-3).  

Por quê tanto se estudou e se investigou sobre a felicidade e o tema continuou tal 

plural e confuso? Como é possível falar de felicidades tão distintas e ainda assim se 

entender que se trata de um mesmo assunto? É diante de tal polissemia da felicidade que 



14 

 

 

surgiu a ideia deste trabalho. Esta, de um modo geral, pode ser descrita como identificar 

aquilo que há de comum "entre as diferentes concepções de felicidade" e buscar dar 

coerência ao campo. 

 

 

A história corrente e a história “traduzida” 

 

 Os registros mais antigos sobre felicidade são atribuídos à literatura grega pré-

socrática. Nela, alguns adjetivos eram utilizados para se referir às pessoas que tinham ou 

tiveram uma boa vida: olbios, makarios e eudaimon. Os dois primeiros dizem respeito a 

uma vida abençoada pelos deuses e, pela impotência do Homem diante disso, tratam, 

sobretudo, da conformidade diante do mundo. Já o terceiro adjetivo, eudaimon, apesar de 

não ser etimologicamente tão distinto dos anteriores, inclui a ideia de uma vida realizada 

em seu potencial (McMahon, 2006, p.1-3) e, como consequência, traz os aspectos 

biológicos e psicológicos para a pauta. Lauriola (2006) e McMahon (2006) apontam que, 

dentre esses adjetivos, foi eudaimon que acabou por ser utilizado como o mais 

abrangente a ponto de se tornar o principal sinônimo para felicidade. Contudo, não é raro 

encontrar textos antigos em que os outros adjetivos citados são utilizados com sentido 

semelhante. 

 Conforme Lauriola (2006) escreve, em sua tradução mais direta, eudaimon significa 

“aquele que tem um poder divino (daimon) bem disposto (eu)”. Dentro dessa definição 

ampla e intrinsicamente relacionada aos deuses, a mesma autora aponta para três 

diferentes usos de eudaimon nos textos clássicos da Grécia Antiga.  

 No primeiro desses usos, eudaimon seria uma condição de vida diretamente 

dependente da vontade dos deuses (daimon) tal qual o texto de Hesíodo ilustra: “That 

man is happy (eudaimon) and lucky (olbios) in them who knows all these things and does 

his work without offending the deathless gods, who discerns the omens of birds and avoids 

transgressions.” (Hesíodo, 1914, 826-828.). Ser feliz em nada se relacionava com os 



15 

 

 

assuntos terrenos, mas ao divino. Aquilo que era próprio da felicidade era de 

conhecimento apenas dos deuses.  

No segundo, eudaimon seria separada por completo de olbios (sorte). Aquilo que 

no primeiro uso foi apresentado como feliz, aqui é entendido como sorte. Em vida alguém 

só poderia ter sorte, mas não ser feliz. A felicidade não apenas era de conhecimento dos 

deuses, mas também só era vivida pelos deuses. Para esse uso, um trecho da obra Medea 

de Eurípides exemplifica: “For no mortal ever attains to blessedness (eudaimon). One may 

be luckier (eutyches) than another when wealth (olbios) flows his way, but blessed 

(eudaimon) never.” (Euripides, 1994, 1228-1230). 

Por fim, no terceiro uso da palavra eudaimon, ser feliz dependeria tanto dos 

Homens quanto dos deuses. A condição para se ser feliz dependeria do bom senso, mas 

sem se desconsiderar o papel fundamental dos deuses: “Wisdom is provided as the chief 

part of happiness (eudaimonia), and our dealings with the gods must be in no way 

unholy.” (Sophocles, 1891, 1347-1350). Aqui, é na junção entre o divino e o terreno que a 

vida feliz pode ser encontrada. 

Conforme mencionado, tais registros sobre a felicidade são consideravelmente 

inconclusivos por oferecerem entendimentos distintos sem refutarem uns aos outros. Os 

trechos acabam, asim, não indicando a unidade de um conceito. Ao contrário, indicam a 

construção gradual de um campo de discussão constituído por perspectivas diversas. É, 

provavelmente, por essa razão que o princípio do conceito de felicidade seja muitas vezes 

atribuído ao livro do grego pré-socrático Heródoto, The History (McMahon, 2006; White, 

2009), no qual há maior aprofundamento em torno do assunto. Nesse livro, Heródoto 

relata o debate entre Sólon, o sábio, e Croesus, rei da Lydia, a respeito de quem seria a 

pessoa mais adequada a receber os adjetivos olbios, makarios e eudaimon. Nesse debate, 

ambos constroem uma ideia elaborada sobre o que seria “ser feliz”. Para Croesus, 

eudaimon poderia ser atribuído de acordo com as posses de uma pessoa: aqueles que 

possuíam muitos bens e riquezas seriam felizes. Já para Sólon, o adjetivo eudaimon 

somente poderia ser atribuído após avaliação de toda a vida de uma pessoa, ou seja, 

somente poderia ser atribuído àqueles que já haviam morrido. Para o sábio, essa era a 



16 

 

 

única forma de avaliar se alguém havia sido abençoado pelos deuses, vivido de forma 

virtuosa e não havia sido acometido por algum azar terrível.  

 Mais adiante na história, agora na Grécia Antiga pós-socrática, o adjetivo 

“eudaimon” passou a ser referido mais pelo substantivo "eudaimonia". Essa mudança 

também representava transformação no foco do interesse dos filósofos gregos. Como 

adjetivo, eudaimon dependia da subjetividade de quem se sentia feliz e caracterizava um 

modo de estar no mundo (o modo feliz): falava-se sobre o que causava esse estado, como 

a sorte, a sabedoria, a caridade dos deuses, ou então sobre o que se sentia nesse estado, 

como a euforia, a vontade de sorrir, a paz de espírito. Falava-se sobre tudo aquilo que está 

envolta de "feliz", mas não se falava sobre a forma substantiva de "feliz".  

 Os filósofos, então, deixaram de se satisfazer com a identificação e a classificação 

dos fenômenos (como a discussão sobre quem era feliz ou não, quem receberia o adjetivo 

eudaimon ou não) e passaram a se aprofundar nos fenômenos em si (o substantivo 

"eudaimonia"). O que é isso que as pessoas felizes possuem, a felicidade? Mais ainda, qual 

parcela dessa felicidade está ao alcance dos Homens? O que é comum a todas as pessoas 

felizes? (Stock, 1908). A felicidade, enquanto substantivo, possibilitou a investigação do 

tema de uma forma mais objetiva e generalizável; enquanto substantivo, felicidade era 

menos um sentimento e mais uma ideia. 

 Ainda que a eudaimonia tenha se distanciado da polêmica inevitável da 

experiência "feliz" de cada um, o tema não deixou de ser um campo fértil para debates e 

oposições. Ao envolver diversos aspectos da vida humana e defesas, de certo modo, 

arbitrárias quanto àquilo que deveria ser cultivado, a eudaimonia se tornou central para a 

filosofia grega. 

 É importante notar que o eudaimon de Sólon é diferente das eudaimonias 

apresentadas pelos pensadores que o seguiram. Se, para Sólon, a sorte (ou aquilo que 

está além do poder dos Homens) ainda tinha papel central, para os filósofos pós-

socráticos, como Platão e Aristóteles, a sorte tinha pouca importância, chegando ao ponto 

de, para Epicuro e Zênon de Cítia, não fazer parte da “realização do potencial da vida” 

(Stock, 1908). Para essa transição da investigação do tema o papel da sorte é simbólico. 



17 

 

 

Deixar a sorte de lado representa a transição do interesse pelo adjetivo eudaimon para o 

interesse pelo substantivo eudaimonia: a sorte não trata da qualidade de um objeto, mas 

sim de sua causa, e, nesse sentido, não pode dizer respeito à eudaimonia, somente ao 

adjetivo eudaimon. Estudar a felicidade ou o ser "feliz" leva a caminhos distintos. 

 Se no intervalo de algumas centenas de anos o tema “felicidade” já havia se 

transformado profundamente, o que dizer sobre o milênio que separa essa época da 

contemporaneidade? Qual seria a raiz da felicidade? Seria o sentido referente ao adjetivo 

eudaimon, e a felicidade enquanto propriedade de algo, ou ao substantivo eudaimonia, e 

a felicidade enquanto algo com existência própria? Seria a felicidade apresentada na 

literatura ou a proposta por pensadores como Sólon, Platão, Aristóteles, Epicuro ou Zenon 

de Cítia? Esse desafio da distância histórica ganha ainda novos contornos diante das 

diferenças entre idiomas, do uso de sinônimos e do uso cotidiano da palavra. 

Curiosamente, ainda que o substantivo "felicidade" exija certo distanciamento da 

sorte, as raízes das palavras geralmente utilizadas como sinônimos, felicidade, happiness 

(do inglês), glück (do alemão) e bonheur (do francês), são semelhantes: “felix”, raiz latina 

para felicidade, remete à sorte; “happ”, raiz de happiness, significa diretamente algo 

fortuito ou oportuno; o francês bonheur é a junção de bon (bom) e heur (sorte); e o 

alemão glück pode significar tanto felicidade como sorte (McMahon, 2006, p.11). Essas 

raízes etimológicas coincidem com o adjetivo grego eudaimon, mas remetem a algo 

distinto do que vários filósofos propuseram como eudaimonia. 

Além da diferença entre a origem etimológica da palavra "felicidade" e o 

significado de eudaimonia, o sociólogo Grant Duncan (2014, p.7-8) aponta que o uso da 

palavra no senso comum apresenta um terceiro significado. É mais comum observar a 

palavra referindo-se a experiências subjetivas positivas, como dizer que se está “feliz” com 

a conta telefônica. Felicidade seria utilizada também com o sentido de satisfação e 

poderia, desse modo, ser compreendida como coletânia de momentos felizes, momentos 

de satisfação. 

Assim, temos uma origem histórica, uma história filosófica, uma origem 

etimológica e um uso corrente que indicam, cada um, uma concepção diferente de 



18 

 

 

felicidade. Para complicar ainda mais esse tema, no correr dos anos outras palavras 

passaram a ser apresentadas como próximas da felicidade e ganharam seus próprios 

contornos: alegria, beatitude, satisfação e bem-estar, que possuem suas próprias 

histórias, ora são utilizadas como sinônimos, ora são complementares da felicidade, ora 

são um pedaço da felicidade, ora a felicidade é um pedaço delas. Esse mapeamento indica 

ambiguidade, polissemia e liquidez de um tema que atravessa história, continentes e 

transcende culturas. Busca-se evidências sobre a felicidade e a vida feliz, mas quanto mais 

se estuda o tema, mais essas evidências apontam para caminhos tão distintos quanto se 

pode imaginar. Quando, na apresentação de conceito rigoroso, parece que a felicidade foi 

delimitada, logo novas evidências reforçam a sua transcendência (tal como atestam os 

atuais compêndios científicos sobre a felicidade, repletos com inúmeras páginas de toda a 

espécie de resultados). 

No fim das contas, a felicidade é ou não múltipla? Existe apenas uma felicidade? 

Deve-se estudá-la como um adjetivo ou como um substantivo? A coerência em relação ao 

tema virá de um conceito específico ou abrangente? Como se pode perceber, não é 

simples a empreitada de oferecer-se sentido a esse campo aparentemente tão difuso. 

 

 

O estudo da felicidade hoje 

 

Como já mencionado, essa elusividade da felicidade não impediu o tema de se 

tornar proeminente na cultura contemporânea. Em verdade, conforme Clóvis de Barros 

Filho (2016, p.8) escreve, a elusividade pode ter muito bem impulsionado o tema. Após 

passar boa parte do século XX "abandonada" pela filosofia ao seu uso corrente, a 

felicidade foi tomada como um objeto de interesse científico. Nessa aproximação 

investigativa, a ciência se propôs dois desafios que podem ser questionáveis: o de 

delimitar um conceito universal e o de investigar as causas da felicidade para que esta 

possa ser promovida (Comte-Sponville, 2001, p.4-6). Conforme o sociólogo Grant Duncan 

(2014, p.80) expõe, é possível questionar o quanto esses objetivos foram cumpridos. 



19 

 

 

Quanto à eliminação da polêmica em relação ao que é a felicidade, podem-se citar 

algumas definições de importantes autores que indicam ainda haver grande 

desalinhamento no campo. Ryff (1989) propõe que felicidade é diferente de eudaimonia, 

apontando que a primeira remete muito mais ao hedonismo do que a segunda. Pode-se 

deduzir que felicidade, do ponto de vista de Ryff, estaria contaminada pelo adjetivo "feliz" 

e sugeriria uma investigação das causas da sensação de se sentir feliz (que ela aproxima 

do hedonismo). Já a eudaimonia trataria propriamente das potencialidades humanas e, 

portanto, sugeriria uma investigação de algo substantivo, algo "nobre" comum a todos os 

Homens e com existência própria. Nesse sentido, era preciso um conceito que abrangesse 

tanto a felicidade (hedonista) e a eudaimonia. Ryff chamou esse conceito mais amplo de 

"bem-estar" (psicológico). Felicidade seria, portanto, um pedaço de um constructo maior, 

“bem-estar”.   

Diferentemente, Warr (2007, p.7-8) prefere usar felicidade como construto que 

abrangeria “bem-estar” e  oferece quatro argumentos para tal posição: primeiro, pela 

fascinação que o termo "felicidade" exerce nas pessoas; segundo, pela amplitude de 

entendimentos do conceito poder ser benéfica aos estudos científicos; terceiro, pelo 

conceito de felicidade já ter sido objeto de estudo de filósofos há muitos anos, 

diferentemente de conceitos como bem-estar; quarto, pelo uso conotativo da palavra 

ampliar o acesso das pessoas aos resultados das pesquisas. Além de Ryff e de Warr, 

Veenhoven (1984) e Diener (1984) defendem outros usos do conceito "felicidade". 

Comentando sobre a divergência no uso que se faz da felicidade no universo 

científico e sua relação com o conceito "bem-estar", Lyubomirsky (2008, p.32) se 

posiciona: 

 

Academic researchers prefer the term subjective well-being (or simply well-being) because 

it sounds more scientific and does not carry the weight of centuries of historical, literary, and 

philosophical subtexts. I use the terms happiness and well-being interchangeably. 

 

A escolha entre felicidade e bem-estar que Lyubomrisky indica fazer não passa 

propriamente pela etimologia das palavras, pelo fato de ser um substantivo ou adjetivo e 



20 

 

 

pela história que elas carregam, mas pelo uso presente que é feito delas. O principal 

objetivo é desgarrar-se da pluralidade e, nesse caso, a palavra felicidade mostra-se um 

grande obstáculo. Ao mesmo tempo se justifica a criação de novos conceitos, como o 

bem-estar psicológico de Ryff e o bem-estar subjetivo de Diener. Em relação à criação do 

último, Lyubomirsky oferece uma versão informal sobre sua criação: 

 

Ed Diener, the most distinguished and most widely published researcher in the field of 

subjective well-being, told me once that he coined the term subjective well-being because he didn't 

think he would be promoted with tenure if his research were perceived as focusing on something so 

fuzzy and soft as "happiness". (Lyubomirsky, 2008, p.316) 

 

 Chama a atenção que, mesmo diante de um passado e de um presente cheios de 

“turbulência”, a investigação da felicidade pela ciência seja tão profícua e de alcance tão 

grande: a referida descoberta dos processos psicológicos subjacentes à felicidade (Argyle, 

2001; Lyubomirsky, 2001) possibilitou o lançamento de livros, vídeos e palestras sobre 

como ser “feliz”.  

 Contudo, conforme já referido, pode-se questionar o quanto essa permeabilidade 

da Ciência da Felicidade alcançou resultados concretos de compreensão da felicidade a 

ponto de oferecer os elementos para produzí-la. Inclusive, as próprias pesquisas dessa 

área têm indicado que, hoje, se classifica como menos feliz do que antigamente (Lane, 

2000, p.5). Além disso, não parece ser à toa que diferentes intelectuais da atualidade, 

como Comte-Sponville (2001), McMahon (2006) e Bauman (2008), tenham apontado para 

algo que chamam de infelicidade contemporânea: um estado constante de falta e busca 

da felicidade na satisfação; um estado de espera passiva sem fim por um ideal inatingível. 

 Levando-se essas reflexões em conta, pode-se alterar um pouco a hipótese de 

infelicidade do indivíduo contemporâneo e levantar novos questionamentos: como achar 

"campo comum" para comparar diferentes conceitos de felicidade? Como estudar a 

felicidade e definí-la enquanto objeto de investigação? Ela possui limites claros? Trata-se 

de objeto metafísico ou empírico? Ela possui relações causais estáveis a ponto de permitir 

sua produção em larga escala? Por quê resultados tão concretos e aparentemente 



21 

 

 

consistentes da Ciência da Felicidade não encontram ressonância nos indicadores da 

felicidade? 

 Esta tese tem por objetivo refletir sobre essas questões sabendo que a sua 

resolução provavelmente não faz parte do tema "felicidade".  

 

 

Primeira reflexão sobre os questionamentos 

 

 Um ponto de partida para tentar responder tais questionamentos está no fato de a 

felicidade ser antes um termo da filosofia e do senso comum do que da ciência. Esse 

pertencimento prévio ao senso comum e ao campo filosófico exige que as 

fundamentações teóricas do campo científico considerem tanto as voláteis manifestações 

populares quanto os aprofundamentos teóricos da filosofia, baseados em métodos 

distintos dos da Ciência. Isso faz da felicidade um conceito com uma história particular 

quando comparada a outros igualmente abstratos e pessoais. Conceitos da Psiquiatria e 

Psicologia, tais quais "consciente" e "esquizofrenia", geralmente são parte de um 

vocabulário próprio a esses campos, utilizados mais intensamente no discurso científico 

do que fora dele. 

 Até mesmo quando se almeja substituir felicidade por outros termos, como “bem-

estar”, parece ser difícil escapar da tentação de causar o impacto social que a palavra 

felicidade gera, afinal, conforme Platão e Pascal enunciaram, felicidade é aquilo que todos 

buscam. Parece não ser possível estudar o tema isoladamente do senso comum. Isso 

parece mais claro ainda na medida em que, como Lyubomirsky confidenciou, o uso de 

bem-estar foi proposto como uma “máscara” para se estudar felicidade. 

Desse modo, pode-se supor que inevitavelmente as pesquisas sobre felicidade e 

bem-estar se envolverão com as ambiguidades do tema. Isso torna muito provável que 

diferentes pesquisas se fundamentem em diferentes entendimentos de felicidade (Warr, 

2007, p.406). Ou seja, apesar de utilizarem a mesma palavra, resultados sobre felicidade 

podem muito bem estar se referindo a fenômenos muito diferentes. Mais problemático 



22 

 

 

parece ser que essas diferenças de fundamentos não sejam contempladas nas 

transposições da felicidade entre diferentes autores. Carol Graham (2009) exemplificou 

essa confusão ao analisar que uma mudança na forma de se perguntar sobre felicidade 

pode levar esse conceito a ter ou não correlação com a renda. 

Diante de um tema que mobiliza tanto interesse e ao mesmo tempo mostra-se tão 

turvo, investigações que proponham uma ordenação do campo de estudo da felicidade 

ganham relevância. Como Comte-Sponville (2001, p.5) sugere, se felicidade diz respeito ao 

viver bem e é objetivo de todos, favorecer seu estudo possui um bem intrínseco. Torna-se 

importante, portanto, entender da melhor forma possível o percurso histórico da 

felicidade e quais as características que esse campo possui hoje, em suas divergências e 

semelhanças. Por meio de análise ampla, entende-se ser possível oferecer mais 

inteligibilidade ao campo que parece difuso, que é a tarefa desta tese. Tal afirmação 

parece verdadeira, sobretudo, em relação à felicidade, pois deve haver unidade para que 

as pessoas reconheçam que se trata de um mesmo tema, mesmo com definições tão 

distintas. 

 

Objetivos e método 

 

Conforme essa apresentação introdutória do tema indicou, tratar da felicidade 

como objeto de análise não é tarefa simples. Qualquer síntese do fenômeno sempre 

parece incompleta. Um breve esforço investigativo já revela a volatilidade desse objeto 

em suas várias definições filosóficas e científicas e na ambiguidade do uso cotidiano e das 

traduções, que contaminam obrigatoriamente o termo com suas tradições e concepções 

históricas de cada cultura. Além disso, tem-se uma situação contemporânea específica, 

pois a ciência (em especial a Psicologia) indica dominar parte do conteúdo sobre a 

felicidade e seus processos cognitivos subjacentes, o que proporcionaria o conhecimento 

dos meios para produzí-la.  Contudo, o aumento nos níveis de felicidade não é o 

observado no dia-a-dia: as próprias pesquisas do campo não têm registrado melhoria nas 



23 

 

 

avaliações da felicidade, mas, sim, estagnação. Em oposição, pensadores de diferentes 

campos, como McMahon, na História, Comte-Sponville, na Filosofia, e Bauman, na 

Sociologia, identificaram que se vive em um momento de especial infelicidade. Diante 

desse contexto, o presente trabalho se debruça sobre três objetivos que decorrem, cada 

um, de uma pergunta instigadora: 

(1) Por que um mesmo objeto gera conceitos com entendimentos tão diferentes? 

(2) Por que os recentes achados científicos, com evidências de causalidades 

confiáveis, não têm sido capazes de aprofundar a compreensão do que é 

felicidade e não são indicadores de caminhos para se promover felicidade? 

(3) Como a Ciência poderia estudar a felicidade? 

 

O primeiro objetivo: caracterizar de modo abrangente a felicidade enquanto 

objeto de estudo 

 

A primeira pergunta indica o objetivo de oferecer clareza ao campo de estudo da 

felicidade. Entende-se que, de alguma maneira, deve haver sentido ontológico que una as 

diversas proposições sobre a felicidade e as agrupe dentro de um mesmo campo. A 

clareza que se almeja oferecer assemelha-se ao que Bateson (1972) chamou de ecology of 

mind. Para Bateson, as ideias fazem parte de um ecossistema no qual interagem 

constantemente em direção à homeostase. As ideias se regulam dentro de um sistema 

específico e nunca são ideias puras e isoladas (ou seja, ideias não são "verdades" 

descobertas). Assim, compreender o campo de estudo da felicidade como um ecossistema 

implica em buscar entender como essas várias condições e esses vários predicados se 

integram. Mais valiosa se torna a inteligibilidade do campo como um todo e não o 

aprofundamento de conceitos específicos. 

Tal empreitada foi iniciada, em partes, no decorrer do trabalho anterior 

(Sewaybricker, 2012). Nele, buscou-se explicitar as diferenças e as variações dentro do 

estudo da felicidade, indicando que uma aproximação leviana do tema pode levar a 



24 

 

 

frágeis conclusões. Neste trabalho, ao invés de se focar na diferença, o foco será naquilo 

que há de comum em meio aos diversos conceitos propostos ao longo da história. 

Para organizar o debate sobre o tema “felicidade” e encontrar esses elementos 

comuns entre as distintas definições, serão percorridos três diferentes campos, que vão 

desde a investigação abstrata até a aplicação prática: o campo filosófico, o científico e o 

político. Primeiramente, o campo filosófico será investigado historicamente (Capítulo II). 

Serão pontuados, desde a Grécia Antiga, os principais propositores de conceitos de 

felicidade e serão comparadas as suas propostas naquilo que possuem de distinto e, 

sobretudo, de semelhante. Para que se chegue aos principais proponentes de felicidade, 

serão utilizadas obras de revisão histórica, em especial a de McMahon (2006) e White 

(2006).  

Após o campo filosófico, o campo científico será investigado (Capítulo III). A 

ordem, aqui, se faz relevante, pois a maioria (se não todas) as pesquisas científicas sobre a 

felicidade partem de referências da filosofia antiga, como Platão, Aristóteles e Epicuro. A 

investigação da felicidade no campo científico servirá ao propósito de explicitar as 

justificativas e os pressupostos da maior parte das informações disseminadas sobre o 

assunto na contemporaneidade. Para tal, será utilizada a literatura científica (David et al. 

2014, Snyder & Lopez, 2002, Warr, 2007; Diener, 1984; Ryff, 1989; Seligman, 2002b). 

Enquanto o campo filosófico serve de partida para as conceituações do campo 

científico, o científico, por sua vez, oferece subsídios para o último campo: o político 

(Capítulo IV). Para a investigação desse campo, serão tomados como referência trabalhos 

tanto de instituições governamentais, a exemplo do governo butanês (Centre for Buthan 

Studies, 2012), como de instituições que realizam pesquisas transculturais, a exemplo da 

OCDE e Gallup. Ainda, obras e artigos que discutam a pertinência da felicidade no âmbito 

político serão utilizadas como suporte. 

A partir da investigação dos três campos: filosófico, científico e político, supõe-se 

ser possível encontrar o caráter comum entre as diversas felicidades e construir uma 

narrativa de sua ontologia (Capítulo V). Ao mesmo tempo, ter-se-á a base conceitual para 

responder parte da segunda pergunta (“Por que os recentes achados científicos, com 



25 

 

 

evidências de causalidades confiáveis, não têm sido capazes de aprofundar a 

compreensão do que é felicidade e não são indicadores de caminhos para se promover 

felicidade?”). 

 

Segundo objetivo: evidenciar inconsistências na relação entre a definição de 

felicidade, seu fundamento teórico e os objetivos das principais pesquisas científicas 

sobre o tema 

 

A análise do rigor e da complexidade conceitual das pesquisas científicas, em 

especial das realizadas pela Psicologia Positiva, visa responder a pergunta a partir de uma 

análise de inconsistências internas à construção teórico-metodológica. Essa análise será 

realizada a partir do contraste entre aquilo que se defende ser felicidade e a diferenciação 

de suas causas para poder promovê-la.  

Visa-se, portanto, responder a segunda pergunta a partir de inconsistências ou 

limites estruturais das pesquisas sobre felicidade e assim aprofundar as existentes críticas 

internas ao próprio campo. Para tal, serão apontados limites e inconsistências entre os 

resultados almejados e a qualidade do objeto "felicidade" (sua ontologia). 

Consideradas tanto a ontologia da felicidade como a análise das fragilidades e dos 

limites das atuais pesquisas em mãos, chega-se à terceira pergunta: como a felicidade 

pode ser estudada na Ciência ?  

 

Terceiro objetivo: indicar método e objetivos próprios de a Ciência pesquisar 

felicidade de modo a contemplar a ontologia identificada e a preservar o rigor interno  

 

A terceira pergunta abre espaço para o último e mais propositivo objetivo: o de 

delimitar uma forma de a Ciência, especialmente a comportamental, estudar o objeto 

"felicidade" de modo a respeitar a ontologia identificada (primeiro objetivo) e a superar 

algumas das inconsistências dos atuais estudos (segundo objetivo). Essa proposição exigirá 

um posicionamento do campo de estudo da felicidade que contemple o ecossistema 



26 

 

 

agregador entre as diferentes felicidades e favoreça, assim a inteligibilidade desse difuso 

campo de estudo. Tal reposicionamento será feito, sobretudo, a partir de teorias 

construcionistas sociais psicológicas, como a de Gergen (1985), e sociológicas, como a de 

Callon (2005)1. 

De todo modo, além de oferecer consistência para a delimitação da felicidade, a 

apresentação formal de outro pano de fundo teórico possibilitará o detalhamento das 

consequências da proposta aqui estabelecida para o estudo da felicidade: em que medida 

ela se diferencia de outras abordagens e complementa o campo tradicional da Ciência da 

Felicidade; quais os limites e as fragilidades da proposta apresentada; quais as 

oportunidades de pesquisa ainda não exploradas ou pouco exploradas; e quais as 

consequências para o uso político da felicidade a partir dessa proposta. 

Conclui-se assim a apresentação dos três objetivos deste trabalho, que podem ser 

sintetizados em: (1) identificar a ontologia da felicidade; (2) identificar inconsistências 

entre conceito, objetivos e fundamentos nas pesquisas atuais sobre a felicidade; (3) 

apresentar uma forma de a Ciência investigar a felicidade de modo coerente e rigoroso. 

Constitui-se um desafio pesquisar a felicidade, independentemente da perspectiva 

adotada. Por essa razão, aqui optou-se pela estratégia de percorrer três campos 

específicos que trataram (e ainda tratam) da felicidade: os campos filosófico, científico e 

político. Entende-se que esses três campos permitirão "cercar" o tema "felicidade" a fim 

de observar seus elementos comuns ou recorrentes. Cada um desses campos receberá um 

capítulo reservado à sua análise e às problemáticas decorrentes. No capítulo II, a seguir, 

serão apresentadas as questões relativas à Filosofia da Felicidade, que é base para o 

capítulo seguinte, o III, sobre a Ciência da Felicidade. Esta, por sua vez, é base para a 

inserção da felicidade no campo Político, que será pauta do capítulo IV. Ao mesmo tempo, 

                                                 
1
 Cabe ressaltar que os dois primeiros objetivos e, em especial, o primeiro deles, não poderiam ser 

cumpridos sem que houvesse um determinado ponto de vista investigativo. Ou seja, por mais que se busque 
uma neutralidade, não se é possível definir um objeto (ao modo que se busca, aqui, definir a ontologia da 
felicidade) ou apontar inconsistências sem se adotar um determinado paradigma. A escolha dos 
argumentos, referências textuais e perspectivas analíticas sempre evidenciam uma determinada postura 
científica e sua respectiva crença. Nesse sentido, ainda que parte da teoria construcionista social seja 
apresentada para que se cumpra o terceiro objetivo deste trabalho, ela permeará, de maneira informal e 
inevitável, todo o percurso do trabalho. 



27 

 

 

serão apresentadas questões teóricas relativas ao construcionismo social e a tese de que a 

felicidade é uma teoria especialmente performativa. Por fim, no capítulo V, serão 

apresentadas a caracterização da felicidade enquanto objeto de pesquisa e suas 

consequências político-sociais. 

 

  



28 

 

 

Capítulo II 

  



29 

 

 

A felicidade na Filosofia  

 

Como analisado no capítulo anterior, a Grécia Antiga foi um local profícuo para o 

pensamento sobre a felicidade. Tal relevância provavelmente se operou pelo fato de que, 

na história do Ocidente, esse local foi o berço da separação reflexiva entre o que é 

considerado bom por natureza e o que é bom por convenção (Levine, 1997, p.103). No 

caso da felicidade, isso se apresenta na reflexão sobre o que os seres humanos poderiam 

ou deveriam fazer para alcançar a felicidade e que escapasse, ao menos um pouco, do 

determinismo dos deuses (Stock, 1908). Nesse sentido, o relato do diálogo entre Sólon e 

Croesus é um marco por retratar essa cisão. 

A proposta deste capítulo não será reproduzir a progressão histórica da felicidade. 

Tal empreitada já foi realizada em trabalho anterior (Sewaybricker, 2012). Este capítulo 

visa compreender estruturalmente algumas das mais importantes propostas sobre a 

felicidade e encontrar seus conteúdos comuns. Para tal, é necessário realizar uma reflexão 

que confronte definições distintas e as analise de modo mais sistemático do que 

descritiva. Caso contrário, as páginas deste capítulo seriam intermináveis e se perderiam 

entre as diferentes propostas de felicidade, em que consiste, seus desafios e quem é 

capaz de alcançá-la.  

Semelhante empreitada foi realizada por Nicholas White (2009), que generalizou o 

conceito. Para ele, felicidade trata de “uma avaliação todo-abrangente da vida” (2009, 

p.31), aproximando-se do que os pesquisadores atualmente chamam de "satisfação com a 

vida", que consiste em uma avaliação racional. Tal proposta se opõe às propostas que 

tratam a felicidade como emoção passageira (geralmente relacionados com o prazer). 

Como primeira tentativa para oferecer contorno à felicidade, pode-se dar um passo para 

trás em relação a White e apontar que, antes de ser pontual ou todo-abrangente, a 

felicidade tratará de algo bom, um bem em relação à vida. Freud (2010) provavelmente 

concordaria com essa proposição quando escreve que os seres humanos mostram que a 

felicidade é o fim e a intenção de suas vidas.  



30 

 

 

Para a proposta de White, a felicidade tal como apresentada por Sólon mostra-se 

emblemática por levá-la às últimas consequências: para dizer se alguém é ou não feliz, 

deve-se avaliar toda a vida dessa pessoa, do nascimento até a morte. Essa seria a forma 

mais abrangente de se avaliar a vida. Contudo, como o próprio White (2009, p.13) aponta, 

esse é um dos modos de realizar essa avaliação e muitas outras formas foram 

apresentadas. Além disso, na prática, é questionável se essa avaliação pode ser mesmo 

“todo abrangente”: é possível considerar e avaliar toda a vida de uma só vez? É possível 

não ser influenciado pelo momento presente na hora de avaliar a vida? Para White, (2006) 

essa é uma empreitada impossível, já que as emoções presentes sempre interferirão na 

perspectiva adotada para se avaliar a vida. Assim, quais os critérios dessa avaliação e o 

que da vida será considerado nesta análise constituem as particularidades de cada autor. 

Se White buscou encontrar aquilo que é comum aos conceitos de felicidade, 

Sewaybricker (2012) identificou dois elementos centrais para as diferenças entre aquilo 

que foi proposto por distintos autores. Diferenças significativas nas argumentações de 

pensadores ao longo da história parecem partir do entendimento de cada um sobre o que 

são ser humano e mundo. Estes são os dois elementos centrais. Na medida em que a 

felicidade parece tratar de algo positivo sobre a vida, seja como avaliação todo-

abrangente ou pontual, parece inevitável que parta de reflexão sobre o que é a vida. E 

pensar sobre o que é a vida exige pensar sobre o que é ser humano: não é possível pensar 

sobre felicidade sem um determinado entendimento de Homem. Já o entendimento de 

mundo, conforme será exposto, tem força direcionadora naquilo que é o entendimento 

de Homem. 

Se há diferença no entendimento de Homem como ser social ou como ser 

individual e no de mundo como ordenado ou desordenado, ela impacta na felicidade. 

Pode-se entender ainda que a ideia de Homem e mundo servem como base para aquilo 

que Guba (1990) apresentou como diferentes paradigmas. Certo entendimento sobre o 

que é o ser humano e o mundo que se habita configura eixo de raciocínio semelhante ao 

da definição de ontologia, epistemologia e metodologia. 



31 

 

 

Tem-se assim um ponto de consideração sobre aquilo que é comum (a "avaliação 

todo-abrangente da vida") e um sobre aquilo que é diferente ("entendimento de ser 

humano e mundo"). Ambos servirão como base para o aprofundamento dessa 

investigação da felicidade no campo filosófico. Primeiro será analisado o impacto das 

diferenças no entendimento de ser humano no conceito; em seguida, o impacto do 

entendimento de mundo. 

A partir desses dois entendimentos, serão propostas três perspectivas de análise 

da felicidade para que se identifique elementos comuns e se dê contorno ao conceito: a 

perspectiva do utópico e divino; a perspectiva da impossibilidade da felicidade; a 

perspectiva da felicidade mensurável-empírica. Por fim, como resultado dessas análises, 

serão "levantadas" informações suficientes para indicação daqueles elementos mais 

gerais da felicidade. Vale adiantar que, nessa análise, a formulação de White será 

questionada e um novo entendimento será apresentado. 

 

 

A diferença no entendimento de ser humano 

 

Ainda na mesma Grécia Antiga de Heródoto, não é difícil encontrar correntes 

filosóficas que sirvam de ilustração para a tese de que diferentes entendimentos de ser 

humano produzem diferentes conceitos de felicidade. Para essa missão, Platão e 

Aristóteles, dois dos mais famosos filósofos do período, serão de grande auxílio. 

 As diferenças entre ambos os filósofos já foram por diversas vezes notadas e, 

inclusive, retratadas. No quadro School of Athens (1510-1511), o pintor renascentista 

Rafael representou uma das características centrais dessa diferença. Platão e Aristóteles 

são pintados lado a lado no centro do quadro como se estivessem a debater. Enquanto 

Platão olha para Aristóteles e aponta seu dedo indicador para os céus, o segundo, 

também olhando nos olhos de seu interlocutor, mantém sua mão aberta, com a palma 

voltada para o solo. Enquanto um indica que seu objetivo está acima, outro deixa claro 

que seu objetivo está firme em solo (McMahon, 2006, p.41-42). 



32 

 

 

Referir-se ao objetivo de cada filósofo é o mesmo que falar da própria eudaimonia, 

o summum bonnum, que é a aspiração do existir ou, em outras palavras, o viver de acordo 

com a potência do ser humano2. Para ambos, é nesse objetivo que está a resposta sobre a 

melhor maneira possível de agir, dentro do que fosse característico do ser humano, para 

que se alcançasse a felicidade. Conforme Aristóteles escreve (de modo propositalmente 

vago, como será indicado adiante), felicidade consiste na “atividade da alma em 

concordância com a excelência ou, se houver mais de uma excelência, em conformidade 

com a melhor e mais completa excelência” (Aristóteles, EN, 1098a17-18). 

Se tanto para Platão como para Aristóteles a eudaimonia consistia em viver de 

acordo com a potência do ser humano, consistia em viver de modo excelente, ambos 

precisavam apresentar aquilo que entendiam como ser humano. O início dessa 

apresentação é comum para os dois: em um sentido evolutivo, os Homens estariam 

“acima” dos animais, mas “abaixo” dos deuses; era preciso se aproximar dos deuses. 

Contudo, cada um dos filósofos apresentará particularidades na análise do que seria 

possível aos Homens desenvolver. 

Para Platão, o resultado da comparação do Homem com os animais levou-o a 

concluir que a característica mais “evoluída” nos Homens era a razão. Era ela, também, 

que aproximava os Homens dos deuses, pois os deuses tinham completo domínio sobre a 

razão (White, 2009, p.19-22). Ao mesmo tempo, Platão identificou uma outra parcela do 

ser humano que era sim compartilhada com os animais e que vivia em conflito com a 

razão: os desejos e impulsos. É na articulação que Platão propôs entre o animal e o divino, 

em outras palavras, entre o biológico e o intelectual que estaria o problema e a solução 

para a existência potencialmente excelente do ser humano.   

Diante desse contexto, a felicidade platônica, fazendo jus ao quadro de Raphael, 

consistia em ascender aos céus, ser igual aos deuses e se distanciar dos animais. Para que 

os Homens alcancem a perfeita articulação entre biológico e intelectual, que implica em 

                                                 
2 É relevante notar que há dois sentidos na palavra "potência" que são relevantes para o debate na medida 
em que, como será apontado mais adiante, Platão se aproxima de um deles e Aristóteles de outro. Enquanto 
o primeiro tratará a potência humana como uma finalidade única, um ponto de chegada ("alcançar o pleno 
potencial"), o segundo tratará a potência do ponto de vista de um exercício constante que pode ser vivido 
em maior ou menor intensidade ("expressar a potência"). 



33 

 

 

conhecer a Verdade, eles devem ser governados somente pela razão e evitar ao máximo 

as interferências das experiências sensíveis (Comte-Sponville, 2006b, p.72). Então, para 

Platão, felicidade significa viver guiado pela razão contemplando a Verdade do mundo. 

Como se pode observar, há para Platão uma cisão entre o que é intelectual (razão) 

e o que está ligado ao corpo (desejos e emoções). Enquanto o intelectual tem a 

potencialidade de organizar o mundo, ordenar as ações e explicar os fatos, os desejos e as 

emoções são fontes de conflitos e, muitas vezes, levam a resultados desagradáveis. 

Quanto mais desejos forem almejados, maior a probabilidade de se contradizer e entrar 

em conflito consigo mesmo. Pode-se desejar, por exemplo, tomar um café da manhã 

saudável e equilibrado ao mesmo tempo em que se deseja um café da manhã saboroso e 

pouco saudável. Quanto maior o conflito, mais distante de viver seu pleno potencial 

(felicidade) o indivíduo estaria. (White, 2009, p.34). 

Aristóteles, por outro lado, chega a uma conclusão quanto àquilo que era a 

potência humana. Para Aristóteles, o ser humano é formado por três categorias distintas: 

a vegetativa, que engloba a nutrição, a reprodução e o crescimento do organismo, sendo 

compartilhada com os vegetais e outros animais; a sensitiva, responsável pelas sensações, 

apetites e energia que movimenta a parte vegetativa, compartilhada com os outros 

animais; e a intelectual, categoria do Homem compartilhada com os deuses e que é 

responsável pelo pensamento racional (Aristóteles, EN, I 1097b35-1098a5). 

Até aí Platão e Aristóteles se assemelham, pois Aristóteles, grosso modo, somente 

divide a categoria biológica de Platão em duas. Contudo, na análise da dinâmica entre 

essas “partes” humanas, Aristóteles mostra-se mais "pé no chão", para remeter ao quadro 

de Raphael. Enquanto os animais não possuem a função intelectual, sendo controlados 

por sua parte sensitiva e tornando-se escravos de suas sensações, emoções e desejos, os 

deuses são puro intelecto, senhores absolutos daquilo que sentem e, portanto, não 

necessitam se movimentar (Aristóteles, EN, introdução p.X)3. O Homem, para Aristóteles, 

                                                 
3 Os deuses, nesse sentido platônico e aristotélico, seriam pura potência, do começo ao fim de sua 
existência, e consequentemente seriam felizes em toda sua possibilidade. Assim, provavelmente a felicidade 
não seria um tópico pertinente aos deuses, já que é dado de princípio em sua existência: o adjetivo "feliz" é 
necessário para que se seja considerado um deus. Se se é um deus, a felicidade já não é mais uma questão a 
ser respondida. Na mesma linha de raciocínio, a felicidade não é um problema para os animais, pois eles não 



34 

 

 

é compreendido entre os animais e os deuses. O Homem, entre a possibilidade de se 

entregar às categorias vegetativa e sensitiva ou controlá-las em absoluto através da 

categoria intelectual, não pode, pela própria condição humana, recorrer a nenhum dos 

extremos. Ele se encontra, portanto, lançado no mundo com a missão de tornar-se o mais 

divino que lhe for possível, sabendo que se tornar um deus é impossível. Ele está sujeito a 

controlar sua parcela sensitiva sem anulá-la, pois, caso o faça, perderá a energia que o 

movimenta – que é fundamental para quem está lançado no horizonte da praxis 

(Frateschi, 2008, p.3). Resta, portanto, aos seres humanos articular da melhor maneira 

possível o biológico e o intelectual; e nessa articulação está a resposta para a excelência 

referida por Aristóteles. 

 

A alma se compõe de duas partes: uma traz em si mesma a razão; a outra não a traz em si, 

mas pode obedecer à razão. É nessas duas partes que residem, na nossa opinião, as virtudes que 

caracterizam o homem de bem. (Aristóteles, Política – citado em EN, introdução, p.IX) 

 

Tal resultado obtido por Aristóteles o mantém cada vez mais distante da ideia 

platônica de perfeita subordinação do biológico ao intelectual, em que o segundo não é 

influenciado de forma alguma pelo primeiro. Ao indicar que é impossível alcançar o 

mesmo equilíbrio obtido por Deus, Aristóteles aceita que certos conflitos são intrínsecos, 

necessários e em alguns momentos bons para os Homens. Esse posicionamento é 

diametralmente oposto ao de Platão, que escreve: “O corpo é o túmulo da alma.” (Platão, 

1985, p.24-27). Para Platão, era preciso, pouco a pouco, silenciar o corpo. O Homem 

deveria ser capaz de ordenar suas preferências sem a influência do momento presente, 

sem se deixar levar pelos apetites para que, assim, alcançasse a harmonia (White, 2009, 

p.36). 

Na prática, a concepção de Platão o leva a defender um único e árduo caminho 

para a felicidade: a contemplação da Verdade por meio do aprimoramento da razão, uma 

atividade que Platão entendia ser puramente intelectual. Para se ter uma ideia da 

                                                                                                                                                     
têm a possibilidade de ascender para além das emoções, tão pouco têm a condição intelectual de se 
perguntarem sobre a felicidade. Eles simplesmente são o que são, sem nenhuma pretensão de ser outra 
coisa. 



35 

 

 

dificuldade em se atingir a felicidade, segundo o filósofo, somente uma pessoa que havia 

conhecido merecia o adjetivo de feliz: Sócrates. Por outro lado, em decorrência de aceitar 

os conflitos da alma, Aristóteles assumiu para si a multiplicidade de caminhos para a 

felicidade e, logo, a multiplicidade de boas ações. Conforme será apresentado mais 

adiante, considerar que diferentes ações podem promover felicidade é um dos principais 

pontos de partida das pesquisas contemporâneas sobre o tema, as quais buscam 

descobrir, pela empiria científica, as ações que contribuem para a felicidade. Tem-se, 

portanto, na proposta de Aristóteles, o "nascimento" das pesquisas contemporâneas que 

a ele se referem.  

Diferentemente de Platão, para Aristóteles, a articulação entre a categoria 

biológica e a intelectual era dinâmica. Aristóteles entendia não ser possível conhecer a 

Verdade (absoluta) pela própria condição humana. Diferente da Verdade e passível de ser 

conhecida seria a verdade, ou aquilo que é considerado bom ou melhor. A verdade estava 

diretamente relacionada com a ética, sendo resultado constante da negociação entre os 

Homens. Assim, para Aristóteles, por não haver uma única Verdade, a verdade relativa 

indicaria um dinamismo daquilo que seria bom ou melhor; indicaria não haver um único e 

excelente modo de se viver a potência humana.  

A preocupação aristotélica, conforme White (2009, p.110) traduz, seria mais em 

relação à ética do que em relação ao ideal harmônico, mais em relação à verdade 

enquanto construção semântica do que em relação a uma verdade absoluta (Aristóteles, 

Metafísica, 1006a28-1007a7). Por acreditar ser impossível apreender o mundo perfeito, a 

natureza e a Verdade, é na ética que se teria o direcionamento (transitório) para a boa 

ação. Esse raciocínio de Aristóteles acrescenta uma nova categoria para a articulação 

biológico-intelectual: o social, entendido como interdependência na definição da verdade. 

É o social que justifica o dinamismo da proposta de Aristóteles e o diferencia de Platão. 

Retornando ao quadro de Raphael, ao apontar para cima, Platão indica defender 

uma filosofia idealista que aproximaria as pessoas dos deuses. Por outro lado, ao se 

preocupar com as questões terrenas, Aristóteles trata de apontar à impossibilidade de ser 

igual aos deuses e de relativizar as rígidas concepções platônicas. Ao relativizar, sobretudo 



36 

 

 

a eudaimonia, Aristóteles possibilita analisar a vida coletiva diferentemente. Enquanto 

para Platão a eudaimonia consiste no exercício contemplativo, para Aristóteles era 

necessário conciliá-lo com o exercício prático (Gazoni, 2012). Esse raciocínio leva 

Aristóteles a afirmar que é natural (e desejável) que o Homem seja um animal político 

(zoon politikón): “Nós entendemos por autossuficiente não aquela existência vivida num 

isolamento de si, nem uma vida de solidão, (...) uma vez que o Humano está destinado, 

pela sua natureza, a existir em comunhão com os outros.” (Aristóteles, EN I, 7, 1097b8-

11).  

É essa articulação distinta entre biológico e intelectual (com acréscimo do social no 

caso de Aristóteles) que leva os filósofos a se diferenciarem naquilo que entendem ser a 

excelência do viver e no que consiste a potência do ser humano: como um fim, único e 

definitivo, ou como um  meio, exercício contínuo e imperfeito. 

Conforme apresentado, o diferente entendimento de ser humano, seu potencial e 

sua potência, leva a propostas de felicidade que enfatizam aspectos distintos e, 

consequentemente, podem influenciar pessoas a viverem suas vidas de modos 

particulares. Ainda que não esteja claro o suficiente aquilo que seja felicidade, nesse 

capítulo, pode-se analisar dois critérios centrais para o tema: a harmonia e a maximização 

de potencialidades. 

Para a seção seguinte, levanta-se a pergunta: qual o impacto do entendimento de 

mundo para a construção do conceito de felicidade? De que modo ele pode interferir na 

construção do conceito? 

 

 

As diferenças no entendimento de mundo 

 

 Ainda na Grécia Antiga, encontramos inúmeras correntes filosóficas e amostras de 

felicidades ou eudaimonias distintas: Demócrito e seu pioneirismo na construção de uma 

ética eudaimonista, o desenvolvimento profundo realizado por Aristóteles, a 

reinterpretação da eudaimonia de Platão pelos neo-platônicos, a proposta dos estóicos e 



37 

 

 

a eudaimonia de Epicuro que se mesclava com o adjetivo makarios (Lauriola, 2006; 

Gavertsson, s/d). 

 Quando comparamos as felicidades dessa grande amostra, podemos notar que há 

elementos por trás desse conceito que fertilizam variações do que seria “viver de acordo 

com o potencial humano” ou “avaliar a vida de forma todo-abrangente”. Já vimos, com 

Platão e Aristóteles, que o entendimento de ser humano é uma dessas variações. 

Podemos ir além e identificar outra variável igualmente relevante: o mundo no qual se 

vive. 

 Diferentemente da variável “Homem”, a variável “mundo” oferece uma 

particularidade: ela influencia a felicidade em dois sentidos distintos, pela influência do 

mundo em si (ou o contexto sócio-histórico ao qual o proponente pertence) e pelo 

entendimento teórico de mundo. 

 Se avançarmos um pouco na cronologia (em comparação com Platão e 

Aristóteles), chegamos ao fim do período helenístico, em meados do século IV a.C. Esse foi 

um período de intensa mudança: passou-se do apogeu da civilização grega, vivido por 

Platão e Aristóteles, para  um momento de conflitos que direcionaram sensivelmente a 

produção filosófica (White, 2009; Epicuro, 2005). Essa decadência da sociedade grega 

antiga foi decorrente, principalmente, da derrota em 338 a.C. para o exército macedônico 

de Alexandre, o Grande. 

O historiador John Stock (1908, p.5), referindo-se a essa mudança social, aponta 

para a transformação central nos objetivos de proeminentes filósofos: 

 

[They were child] of an age in which the free city had given way to monarchies, and 

personal had taken the place of corporate life. The question of happiness is no longer, as with 

Aristotle, and still more with Plato, one for the state, but for the individual. 

 

 Conforme apresentado por Sewaybricker (2012), o contexto de produção da 

felicidade oferece contornos ao conceito. Enquanto Platão e Aristóteles conviviam com a 

ode à vida pública e política, os filósofos pós-helenísticos não tinham semelhante 

referência. Consequentemente, enquanto os primeiros entendiam essa atividade humana 



38 

 

 

como um exercício central para a felicidade, os segundos trataram de preterir essa 

atividade. Pode-se acrescentar ainda que os filósofos do período de declínio grego tinham 

a amostra do insucesso de seus antecessores em garantir a longevidade da “boa política”. 

Poder-se-ia arriscar que um conceito de felicidade que não pareça possível ou não 

se relacione com o contexto em que se viva dificilmente será considerado e, assim, outra 

compreensão de felicidade será proposta. É o caso, por exemplo, daquilo que Zenôn de 

Cítia (347 a.C.), pai do estoicismo, e Epicuro (341 a.C.) propuseram para o período caótico 

em que viviam. Quem consideraria, por exemplo, um conceito de felicidade que se 

sustente em indivíduos sociáveis e altruístas quando ao seu redor impera o caos e a 

barbárie? É importante que a fundamentação do conceito de felicidade seja verificável, 

em um nível mínimo, no mundo real (Comte-Sponville, 2006a, p.24).  

 Conforme já referido, não é apenas o contexto concreto que interfere naquilo que 

fará parte do “potencial” humano. É também a construção teórica de mundo que 

interferirá na felicidade. Para este caso, Zenôn de Cítia e Epicuro servirão, aqui, de 

ilustração. Ambos foram contemporâneos na Grécia Antiga e compartilhavam de 

semelhante individualismo e objetivo da filosofia: a liberdade. Ao mesmo tempo, a 

fundamentação teórica de mundo para ambos era muito distinta: Zenôn acreditava que o 

mundo era um todo harmonioso, Epicuro acreditava que o mundo era desordenado. 

 Enquanto defensor da harmonia da natureza, Zenôn, considerado o pai do 

estoicismo, era um apoiador de um platonismo adaptado. Dentro do pensamento estóico, 

a ideia de harmonia manteve-se como central para a felicidade. Para esta corrente 

filosófica, o mundo seria organizado pela providência divina, a qual seguiria uma certa 

razão chamada de logos (Stock, 1908, p.55). O melhor que os homens poderiam fazer é 

desenvolver-se de modo a captar esse logos e, assim, compreender qual deveria ser a 

direção de seu desenvolvimento até a felicidade. Mas captar essa harmonia não se tratava 

de uma tarefa fácil. 

 O raciocínio de Zenôn de Cítia é semelhante ao de Platão e Aristóteles. Ao estado 

vegetativo das plantas, os animais adicionaram os sentidos e o impulso. Por esse motivo, 

estava de acordo com a natureza dos animais "obedecer" a estas sensações e impulsos. 



39 

 

 

Contudo, o Homem supra-adicionou a razão a estas faculdades: “(...) when [man] became 

conscious of himself as a rational being, it was in accordance with his nature to let all his 

impulses be shaped by this new and master hand.” (Stock, 1908, p.40). A maneira com que 

Zênon articula a categoria biológica e intelectual é semelhante à de Platão e, por isso, não 

é inovadora: a natureza do ser humano é desenvolver sua razão. 

Viver orientado pela razão possibilitaria compreender a harmonia do mundo e, 

como consequência, viver de forma harmônica com o logos. Para os estóicos, a razão era 

causa obrigatória para a felicidade e somente ela parecia garantir uma consistência entre 

pensamento e ação, entre causa e consequência. Qualquer influência das emoções 

romperia a consistência dos atos. Logo, uma vida permeada por emoções impediria ao 

indivíduo concretizar seu potencial.  

 

 De resto, conforme pensam todos os estóicos, em comum senso, concordo com a 

natureza. A sabedoria consiste em não se desviar dela e em se regular segundo suas leis e seus 

exemplos. (Sêneca, 2009, p.9) 

 

 Para os estóicos, essa relação que levava à felicidade podia ser expressa de 

diversas formas: ser feliz equivaleria a ser virtuoso; ser virtuoso era ser orientado pela 

razão; ser racional significava dominar as emoções e não deixá-las guiar as ações; 

desenvolver o potencial humano era obedecer à lógica divina. A virtude, em nada se 

diferenciava da ação racional em acordo com o logos. “Aquele que possuísse a virtude 

teria tudo”, pelo menos era nisso que os estóicos acreditavam (Sêneca, 2009, p.48-49). 

Os reflexos do diferente contexto socio-histórico ficam patentes na filosofia 

estóica na medida em que o sábio, que era aquele que representava a vida feliz, era 

retratado. Tal retrato em muito se diferenciava do retrato do sábio platônico e do 

aristotélico, envolvidos com a política. Para o estoicismo, ao se tornarem sábios, ou seja, 

viver seguindo a razão e compreendendo o logos, as pessoas evitariam frustrações e 

garantiriam uma constância condizente com a natureza harmônica. Conforme Sêneca 

(2009, p.5-21) escreve: “O homem incorruptível deve ser superior às coisas externas e 

admirar apenas a si mesmo”. O sábio compreende plenamente a ordem do logos e 



40 

 

 

percebe que o que acontece nele é necessidade da sua estrutura intrínseca (White, 2009, 

p.118). 

É no momento em que o ser humano compreende a ordem da natureza e se torna 

um sábio que Zenôn chega à ideia de autossuficiência, tão importante para o caos em que 

vive. O sábio sabe aquilo que está sob seu controle e aquilo sobre o que não tem poder 

(Comte-Sponville, 2006a, p.32). Conforme Sêneca diz em carta para Lucílio: “Quando você 

tiver desaprendido o hábito de esperar, eu lhe ensinarei a querer” (citado em Comte-

Sponville, 2006a, p.34). Esperar implicaria em depender de outros ou da sorte; querer, por 

outro lado, dependeria apenas de si mesmo.  

O estóico Cícero, mais adiante no tempo, retrata bem essa independência do ser 

humano: o sábio deveria ser capaz de sair de uma cidade em chamas, erguer-se dos 

escombros e, ao perceber que sua família havia morrido, dizer que nada havia perdido. Ao 

subordinar a categoria biológica à categoria intelectual, a vida deixaria de estar à mercê 

da sorte e exposta ao acaso (Stock, 1908, p. 68).  

Para Epicuro, diferente de Zenôn, não há uma harmonia por trás do aparente caos 

do mundo. Acreditava-se, ao contrário, que o mundo seria o próprio caos, desordenado, 

formado por átomos em movimento. Em um mundo formado por átomos em movimento, 

o próprio ser humano não poderia ser diferente. Para o epicurismo não passaríamos de 

um apanhado de átomos, nos quais o “eu” seria apenas um efeito da estrutura. O 

pensamento e as sensações seriam consequências dos movimentos dos átomos. Não só o 

mundo, mas também o indivíduo estava despido de uma ordem lógica (Comte-Sponville, 

2006b, p.45). 

Nesse sentido, as escolhas pessoais não passariam do efeito da sequência histórica 

de satisfações e de não satisfações daquilo que o movimento dos átomos nos indica 

(Comte-Sponville, 2006b, p.63-65; McMahon, 2006, p.54). E à satisfação dessas 

indicações, desse movimento natural do ser humano, se dá o nome de prazer. Esse prazer 

possuiria um aspecto positivo, ou seja, obter prazeres para viver da melhor forma 

possível, e um aspecto negativo, ou seja, evitar desprazeres para viver o mais possível 

(Comte-Sponville, 2006b, p.46).  



41 

 

 

Em um mundo despido de ordem, o único referencial realmente relevante para 

Epicuro era o prazer. Uma vez que não há ordem, logos ou harmonia, o único referencial 

suficientemente consistente é aquele que o corpo indica: o prazer. Num mundo sem a 

ordem divina, a moral e a ética estariam submetidas tão somente ao indivíduo, logo, 

submetidas ao prazer. Somente o prazer poderia construir um conceito de felicidade: o 

prazer é a medida para determinar o bem (Epicuro, 1993, p.65).  

No entanto, Epicuro não defendia uma vida inconsequente em busca de prazeres, 

já que estes podem levar a sofrimentos. Para ele, o Homem detinha a razão como um 

trunfo que lhe permitia viver melhor ao gerir os prazeres de melhor forma. A razão 

permitiria potencializar aquilo que o Homem mais deseja já que todo prazer é um bem, 

mas nem todos levam a boas consequências. Epicuro (1993, p.64) escreve que alguns 

desejos podem proporcionar prazeres momentâneos, mas futuros desprazeres; da mesma 

forma, certos desejos podem gerar sofrimentos momentâneos, mas futuros prazeres. Por 

esse motivo a razão era crucial para a felicidade, embora não fosse o fundamento de sua 

filosofia. 

Assim, aprofundando sua análise dos desejos, Epicuro os classifica em três 

categorias: certos desejos são naturais e necessários, outros são naturais sem serem 

necessários, outros ainda não são naturais (Epicuro, 1993, p.65). Quanto à última 

categoria, dos desejos não naturais (como o desejo por poder), deve-se evitá-los ao 

máximo, pois levarão à irremediável insatisfação e ao consequente sofrimento. Já a 

segunda categoria, dos desejos naturais que não são necessários, não precisa ser anulada. 

Deve-se apenas cuidar para deles não se torne escravo. Nessa categoria se encontram os 

desejos sexuais, estéticos e gastronômicos. Sobram, portanto, os desejos naturais e 

necessários, os quais devem ser satisfeitos, pois dizem respeito à sobrevivência, à 

felicidade ou ao bem-estar da alma.  

Diferentemente de um hedonismo desvairado, a estratégia de Epicuro é 

semelhante à de Zenôn: é necessário compreender a si mesmo e desejar somente o que 

está ao seu alcance. A estratégia é gozar o máximo possível do mínimo possível de 

prazeres (Comte-Sponville, 2006a, p. 25). Somente com o conhecimento adequado torna-



42 

 

 

se possível alcançar tanto a apônia (ausência de dor carnal) como a ataraxia (repouso do 

espírito) (McMahon, 2006, p.56). 

Quanto ao objetivo final do epicurismo, ele se assemelha ao do estoicismo. Epicuro 

buscava libertar o indivíduo das garras da deusa Fortuna. Ao defender um mundo caótico 

no qual o único referencial confiável e estável é o corpo. Estava ao alcance de cada um se 

conhecer e regular seus próprios desejos. Como disse Lucrécio, filósofo romano epicurista: 

“I have anticipated you, Fortune, and have barred your means of entry. Neither to you or 

to any other circumstances shall we hand ourselves over as captive.” (citado em 

McMahon, 2006, p.53). 

 Além de Zenôn de Cítia e Epicuro, pode-se exemplificar a influência do contexto 

socio-histórico no papel que a filosofia de Thomas Hobbes, teve na Itália. Em meados do 

século XV a Itália passou por um período que em muito lembra o declínio da civilização 

grega. Após a prosperidade das atividades comerciais expansionistas, o modelo social, 

político e econômico da Itália foi abalado por guerras entre suas cidades, pela conquista 

de colônias por parte dos vizinhos europeus e pela consequente diminuição de mercado. 

Foi nesse contexto que a filosofia de Hobbes ganhou proeminência (Bruni & Zamagni, 

2010, p.52-53). 

Hobbes, da mesma forma que Zenôn e Epicuro, se opunha ao aristotelismo 

(central para o pensamento do período) e afirmava que o ser humano era independente e 

egoísta (diametralmente em oposição às ideias aristotélicas). Mais uma vez, a 

antropologia subjacente à teoria de Hobbes parecia estar mais em sintonia com as 

barbáries do período do que com o otimismo e a reciprocidade de Aristóteles (Levine, 

1997, p.138). Hobbes defendeu a ideia de um indivíduo em perpétuo movimento por 

poder. Contudo, se fosse alimentado irrestritamente, tal desejo impossibilitaria a 

associação entre Homens, fazendo com que cada indivíduo ficasse mais isolado, 

vulnerável e propenso à morte. Assim, um outro desejo contrabalancearia tal sede por 

poder: o de evitar a morte. Ambos os desejos, embora quase sempre conflitantes, 

permitiriam ao ser humano organizar-se em sociedade, mesmo que contra sua vontade 

mais profunda (Levine, 1997, p.120). Para Hobbes, somente pelo interesse pessoal os 



43 

 

 

Homens se aliavam, não por uma propensão natural. Essa é uma oposição a Aristóteles 

que Hobbes fez questão de deixar bem clara. Hobbes afirmou que a compreensão 

aristotélica de Homem como animal político é completamente falsa, estando muito 

distante do que poderia ser observado na realidade (Hobbes, 2002 apud Bruni & Zamagni, 

2010, p.60). 

Tanto na produção das obras, como as de Zenôn e Epicuro, como na 

permeabilidade da teoria, como a de Hobbes, pode-se notar a influência do contexto no 

entendimento de felicidade. Quando se compara os filósofos citados a Platão e 

Aristóteles, há uma distinta construção teórica dos primeiros sobre o mundo em que 

vivem, que influencia decisivamente suas filosofias e lhe proporciona rumos tão distintos 

quanto o materialismo e a harmonia. Inevitavelmente suas propostas de felicidade 

também seguem caminhos distintos. Podemos entender, assim, que aquilo que se propõe 

como "felicidade" está intrinsecamente relacionado ao mundo que se habita. 

 Se no processo de construção do conceito é possível identificar elementos comuns, 

como o entendimento de Homem e mundo, no conteúdo do conceito parece difícil 

escapar da pluralidade (ainda que se busque, na grande parte dos casos, conceitos de 

felicidade universais). A própria felicidade e aquilo que a causa por vezes se misturam 

como parte do conceito. Para Epicuro, a felicidade é a própria prazer que se sente ou a 

consequência de certa quantidade e qualidade de prazeres? Para Platão, Sócrates foi feliz 

por conhecer a Verdade ou pela vida que levou em consequência de conhecer a Verdade?  

 Independentemente dos argumentos e exemplos utilizados, os filósofos parecem 

mais contribuir para a variabilidade do conceito do que para sua unidade. A felicidade se 

mantém elusiva - na direção aparentemente inversa da dos propósitos desse trabalho. 

Portanto, como estratégia de oferecer "contornos" à felicidade, serão percorridas três 

manifestações consideravelmente distintas do tema na filosofia: a felicidade enquanto 

utopia, enquanto impossibilidade de realização e enquanto objeto empírico. Analisando 

manifestações tão distintas, entende-se ser possível delimitar seu perímetro. 

 



44 

 

 

O utópico e o divino 

 

 Foi mostrado o quanto o contexto sócio-histórico e a compreensão de mundo 

interferem na construção do conceito de felicidade. Aquilo que é apresentado como 

potencialidade dos seres humanos está relacionado com aquilo que é possível ser 

realizado ou aquilo que é desejável em determinado contexto; aquilo que qualifica os 

critérios da avaliação todo-abrangente da vida também tem no contexto um importante 

elemento regulador.  

Mas deve-se indicar também que o próprio contexto pode levar filósofos e 

pensadores a proporem conceitos de felicidade distantes da realidade presente (ou do 

comum), seja por levarem certas características humanas a extremos, tal como Platão 

propôs com a razão (que o levou a afirmar que poderíamos nos igualar aos deuses), seja 

por idealizarem outros “mundos” em suas fundamentações, a exemplo de Santo 

Agostinho e sua felicidade da pós-vida. 

 Essas felicidades “utópicas” possuem uma relevância especial na história da 

felicidade, pois alargam suas possibilidades ao transformarem-na em um projeto sempre 

em andamento; ao colocarem a ênfase da felicidade no futuro. Aristóteles também é um 

exemplo disso. Para o filósofo, a felicidade seria sempre um projeto de desenvolvimento 

das próprias potencialidades em direção à vida excelente, mas sem nunca se chegar 

inteiramente lá. Pelo fato de os seres humanos não serem nem perfeitos como os deuses 

nem passivos como os animais, sempre haveriam novas potencialidades a serem 

desenvolvidas.  

 Conforme cunhado por Thomas Morus (2003), "utopia" representa a junção das 

palavras "u" e "topos". "Topos" significa "lugar" enquanto que "u" pode significar tanto 

"não" quanto "bom" (caso seja compreendido como contração do mesmo "eu" de 

eudaimonia). Conforme Quarta (2006, p.35) e Falcon (2005, p.165) analisam, essa 

ambivalência do significado de "utopia" era muito bem conhecida por Morus e deve ter 

sido, inclusive, critério para escolha do nome do país (ao invés de nusquema, outopia ou 

eutopia, que seriam termos unidimensionais). Tomando essa análise como uma tradução 



45 

 

 

válida do pensamento de Morus, o país Utopia representa ao mesmo tempo o lugar que 

não existe (o não lugar) e o lugar que é feliz (o bom lugar); Utopia representa, portanto, 

um projeto de felicidade. Sendo um projeto, Utopia trata de uma felicidade não vivida e 

que está em um espectro entre a análise do ser humano e de seu potencial (daquilo que 

ele pode se tornar, tal qual Platão fez), ainda que o ponto de "chegada" possa ser 

completamente desgarrada da realidade. De qualquer modo, a felicidade ganha o 

contorno de algo que não está no presente, mas no futuro; algo a ser desenvolvido com 

base nas potencialidades humanas, mas construído a partir de referências do presente: da 

compreensão de homem e mundo. 

 Para a missão de encontrar um conceito generalizador da felicidade, esse 

“alargamento” promovido pela utopia se mostra um grande desafio: quando se trata de 

uma fantasia e quando se trata de deduções factíveis das potencialidades humanas? Quais 

os limites de tempo e espaço para a avaliação todo-abrangente se ela passa a incluir a 

pós-vida? Como considerar, em uma mesma ontologia, felicidades utópicas, "eutópicas" e 

factíveis? Mais ainda, ao tratar a felicidade como um projeto, resta a dúvida quanto à sua 

natureza: seria ela o próprio projeto, vivida durante sua execução, ou apenas o seu 

resultado? Na filosofia de Aristóteles não é tão claro se a participação política, por 

exemplo, é a própria felicidade ou se é causa da felicidade. A partir do que o filósofo 

patrístico Santo Agostinho escreveu sobre felicidade, pode-se iluminar algumas dessas 

questões e avançar na busca por uma generalização dentro do entendimento geral de 

felicidade enquanto utopia. 

Santo Agostinho viveu sua vida em um período em que a civilização romana 

detinha grande poder e prosperidade. Nessa época eram muito comuns festas e 

celebrações dedicadas aos prazeres de diferentes tipos (McMahon, 2006, p.96). Inclusive, 

o poder e a prosperidade dos romanos eram comumente simbolizados pela palavra 

felicitas e pela figura de um pênis. Por mais estranha que essa associação possa parecer, 

segundo resgate etimológico realizado por David L. Thurmond (1992, p.57-58), o 

entendimento dos romanos para o radical de felicitas, felix, era fertilidade e não sorte, 

fortuna ou sucesso. 



46 

 

 

Nesse contexto, não é estranho imaginar o porquê Santo Agostinho tenha 

questionado a felicidade corrente e proposto um conceito que fosse além: a beatitude. 

 

If the pagan books and rites are true, and Felicity is a goddess, why is it not established 

that she alone should be worshiped, since she could confer all blessings and, in this economical 

fashion, bring a man to happiness? (Santo Agostinho, 1984, p.161) 

 

 O objetivo de Santo Agostinho era construir outra felicidade que refletisse os 

ideais da Igreja e seus valores centrais, muito distantes das práticas cotidianas do povo 

romano. Ainda que o filósofo tenha rompido com o mundo real e se dirigido ao divino, sua 

argumentação manteve-se semelhante à dos filósofos anteriormente mencionados, 

fundamentando-se na análise do ser humano que estava ali ao seu alcance (terreno). 

 Santo Agostinho faz a análise do ser humano sobretudo em seu livro “De Líbero 

Arbítrio” (II.3.7). Ali, ele realiza o seguinte raciocínio: é necessário para certa pessoa que 

ela mesma exista, pois, até mesmo para se enganar, tal pessoa necessitaria existir. Essa 

primeira premissa (“eu existo”) leva necessariamente a uma segunda, “eu vivo”. Esta, por 

sua vez, leva à uma terceira, “eu entendo”. Se a pessoa existe, ela está viva. Se ela sabe 

que está viva, ela entende. 

À última categoria, o “entender”, Santo Agostinho propõe certa hierarquia. A parte 

mais básica do entender são os sentidos exteriores (olfato, tato, visão, audição e paladar) 

e a parte mais evoluída são os sentidos interiores (intelecto). Os sentidos interiores 

permitem dar significado ao que é percebido pelos sentidos exteriores, sendo 

responsabilidade do Homem aperfeiçoar essa parte superior para abandonar seu estado 

animalesco. Essa análise em muito se assemelha ao raciocínio de Platão e Aristóteles em 

relação à articulação das categorias biológica e intelectual. Contudo, apesar de Santo 

Agostinho também acreditar na existência de uma terceira categoria, divina, acima do 

“entender”, a análise de suas consequências mostra-se consideravelmente distinta da dos 

filósofos gregos. 

Para Santo Agostinho, a categoria divina submetia a razão dentro de suas 

especificidades e lhe impunha limites. Por ser superior à razão, essa categoria não poderia 



47 

 

 

ser apreendida; ela submetia os Homens e os impedia de compreenderem a Verdade. Em 

suma, essa verdade imutável, inalcançável pelo Homem, só poderia ser obra de Deus e só 

poderia ser imaginada ou sentida (Oliveira, 2010, p.81-82). De fato, essa terceira categoria 

era o próprio Deus: Ele só poderia ser compreendido pela fé, ainda que imperfeitamente; 

Ele só poderia ser vivido pelo amor, ainda que muito distante da vida junto de Deus. 

É através da própria ideia de uma verdade superior que Santo Agostinho irá definir 

seu conceito de beatitude, que lembrará um tanto a eudaimonia de Platão. Se há uma 

verdade superior, o potencial dos Homens estará relacionado com a vida segundo essa 

Verdade. Não compreender essa “ordem superior” leva os Homens a se perderem em 

seus caminhos, a confundirem aquilo que deve ser valorizado e adorarem a deusa Felicity 

(De Doctrina Christiana, I.3.3). Por outro lado, viver segundo essa Verdade equivale a 

plenitude de estar junto de Deus; é a satisfação de todos os desejos (Confessiones, 

IV.9.14). 

 

“Para Santo Agostinho, o ser humano só pode ser [verdadeiramente] feliz se ele possui o 

que deseja. Todavia não adianta possuir o que se deseja se [o que se deseja] não for um bem. 

Assim, não é qualquer coisa que pode dar ao ser humano a vida [verdadeiramente] feliz, é preciso 

que seja um bem e um bem imutável, pois, caso contrário, estaria fundamentando a felicidade em 

algo passageiro. Ora, o único bem imutável é Deus. Portanto, só é [verdadeiramente] feliz quem 

possui e conhece a Deus. (Gracioso, 2010, p.35) 

 

A beatitude ou a verdadeira felicidade, em poucas palavras, equivaleria a não 

faltar coisa alguma. Em um mundo entendido como lugar no qual o ser humano está 

cercado de sofrimento, pagando pelo pecado de Adão e Eva, e impossibilitado de 

entender a Verdade, Santo Agostinho não concebia ser possível a vida “completa”. A 

plenitude só poderia ser alcançada quando se estivesse diante da Verdade, na pós-vida, 

junto de Deus (McMahon, 2006, p.100). Em outros termos, pode-se entender que estar 

junto de Deus seria como o país Utopia: a conclusão do projeto da felicidade; aonde o ser 

humano finaliza o percurso de desenvolver suas potencialidades. 

Por mais que sua beatitude só faça sentido na pós-vida, o mesmo raciocínio de 

Santo Agostinho lhe possibilita apresentar suas ideias sobre o summum bonnum em vida, 



48 

 

 

ou o que poderíamos chamar de “felicidade terrena”, ou, em outras palavras, o que seria 

a felicidade enquanto o próprio projeto. Para o filósofo, o melhor que poderia ser feito era 

um misto de exercício reflexivo e meditativo. Era preciso “entender” da melhor forma 

possível o funcionamento do Homem e “sentir” da melhor forma possível a Verdade. Essa 

combinação permitiria ao indivíduo compreender seu potencial, eliminar seus vícios e 

ascender da forma excelente à plenitude de se estar com Deus, que é a vida após a morte 

(Brown, 2005, p.50-52). 

 Ainda, Santo Agostinho propõe que um dos resultados desse exercício em vida 

será a percepção da importância do Amor. Ou seja, na prática, a vida deveria se pautar no 

amar, pois amar seria algo com fim em si mesmo, o que, de certo modo, conferiria a esta 

ação o título de summum bonnum. Na vida terrena ideal, portanto, dever-se-ia amar o 

máximo possível, pelo simples fato de as coisas serem amáveis; pelo simples fato de 

conterem Deus dentro delas (De Doctrina Christiana, I.29.30). Quanto mais se desenvolver 

a potência de amar (que só será inteiramente desenvolvida na pós-vida), mais "feliz" se 

será em vida. 

 Se a realização da beatitude, para Santo Agostinho, está claramente no futuro, no 

momento em que se deixa de viver, a felicidade terrena também tem o futuro como seu 

principal eixo. A fé em Deus e o consequente exercício do amor só são possíveis por se ter 

como orientação a realização da beatitude no futuro. Ou seja, mesmo quando se pensa na 

felicidade como a execução do projeto e não o seu fim ainda assim se tem o futuro como 

orientação. O projeto da felicidade, nessa perspectiva, nunca pode ser concluído (em 

vida). Sempre há mais oportunidade para se desenvolver e se tornar mais potente. 

Consequentemente, só se encerra o projeto da felicidade quando se morre: no mesmo 

instante em que se morre, deixa de haver potenciais a serem desenvolvidos e se alcança a 

beatitude junto de Deus. Santo Agostinho provavelmente concordaria com Heidegger 

(2007) de que o ser humano, enquanto vivo, é sempre um "vir a ser". 

As utopias da felicidade, sejam elas possíveis ou não, se fazem relevantes por 

tratarem justamente de um projeto e, por isso, transcenderem o presente. Quando se 

realiza, tal como a beatitude, a felicidade utópica deixa de ser relevante, pois todas as 



49 

 

 

potencialidades terão sido cumpridas. Na medida em que não há mais projeto, não 

haveria mais a necessidade de se pensar sobre a felicidade. Essa ênfase na projeção futura 

é consideravelmente distinta de se enfatizar as sensações (como os prazeres) presentes 

na felicidade 

É possível pensar, portanto, que a felicidade do momento presente está distante 

do discurso agostiniano e, consequentemente, utópico da felicidade. Como Aristóteles 

apresenta, é justamente pelo fato de o ser humano estar entre os deuses e os animais que 

a felicidade se torna uma questão pertinente. Ambos, animais e deuses, vivem a felicidade 

(ou podem vivê-la) no momento presente: não há um projeto em curso, não há 

potencialidades que não tenham sido alcançadas; a forma “excelente” de se viver já está 

determinada para os animais e os deuses em seu princípio. Eles simplesmente são o que 

são e não um "vir-a-ser", que é justamente um projeto do existir. 

 Por outro lado, pode-se indagar qual a implicação da ideia de felicidade enquanto 

projeto futuro para aquilo que propuseram os filósofos da desesperança, como Epicuro e 

Zenôn. Estes defenderam que a felicidade trataria justamente de se deixar de ter 

esperança, vivendo-se o máximo possível no presente. Conforme Comte-Sponville (2001) 

apresenta, nesse caso, rejeita-se a espera passiva por algo e valoriza-se o "querer". Pode-

se questionar, porém, que não necessariamente a “desesperança” desses filósofos visa à 

anulação da “esperança” em seu sentido mais amplo, pois sempre se quererá, no 

presente, que algo aconteça no futuro; o querer também é um projeto futuro. 

 Assim, o querer poderia ser entendido como um pedaço da esperança; como algo 

que se espera que aconteça e que se tem maior controle. Ou seja, não é de qualquer 

forma que a esperança servirá à felicidade, mas aquela que se relaciona com o querer, 

aquela que leva à realização de potencialidades. A espera(nça) passiva de que algo 

aconteça no futuro não seria um projeto do ser humano. 

 Assim, entendendo o querer como um pedaço da esperança permite incluir até 

mesmo os filósofos da “desesperança” no grupo daqueles que propuseram a felicidade 

como uma utopia: a felicidade seria o projeto de desenvolvimento contínuo da capacidade 

de querer ou esperar apenas aquelas coisas que dependam o máximo possível de si, pois 



50 

 

 

sempre se pode querer "melhor". Até mesmo se forem entendidos como defensores do 

presenteísmo, os filósofos da “desesperança” também seriam utópicos na medida em que 

o presente desconectado do futuro não faz parte do horizonte dos seres humanos, mas 

dos animais e dos deuses. Somente estes últimos, por não possuírem potencialidades, são 

capazes de se desconectar do futuro. Já o ser humano deve lidar com a inevitável 

condição de refletir sobre eventos passados e imaginar futuros (que podem ser ideias sem 

forma clara ou projetos determinados). 

 De um modo geral, ao se tratar a felicidade como uma utopia assume-se 

necessariamente dois pontos no tempo: o presente e o futuro; o que se é e o que se acha 

que se pode ser. Tal tratativa se assemelha sobremaneira com o que Cabrol et al. (2010) 

apresentam a partir da interpretação da psicanálise freudiana4. Esses autores, central para 

a felicidade é o conceito de Ideal de Ego, que, Chasseguet-Smirgel (1984) define como 

sendo a imagem do “eu” perfeito que o indivíduo deve aspirar, relacionável com a 

excelência recorrentemente tratada por Aristóteles. Curiosamente, esse conceito 

apresenta a mesma ambiguidade que a utopia de Thomas Morus. O Ideal de Ego pode ser 

tanto um projeto factível no qual o indivíduo se lança quanto um projeto impossível. A 

proximidade do Ideal de Ego significa proximidade da felicidade. Mas esse projeto nunca 

estará plenamente realizado5, pois sempre haverá espaço para se almejar ser mais. Além 

disso, a relação sempre imprevisível com o mundo e as pessoas tratará de apresentar ao 

indivíduo contingências e, consequentemente, a necessidade de novas “imagens do eu”. 

Para se ser feliz, portanto, há dois caminhos não excludentes: se tornar mais do que se é 

em direção ao Ideal de Ego e reduzir a pretensão daquilo que se tem como ideal para si.  

 O conceito de Ideal de Ego traz um novo e importante elemento para a discussão 

da felicidade de Santo Agostinho. Ao apresentarem sua análise da teoria freudiana, Cabrol 

et al. (2010) acrescentam a variável "social" como mediadora. Se para Santo Agostinho a 

                                                 
4 A felicidade que será apresentada, ainda que seja proposta a partir daquilo que Freud escreveu, não trata 
da felicidade para o próprio Freud. Esta será analisada na seção subsequente. 
5 Aqui há um entendimento distinto entre o posicionamento de Freud e a interpretação aqui apresentado. 
Conforme será destacado mais adiante, Freud entende que o fato de ser um projeto que nunca será 
concluído possibilita-o afirmar que a felicidade é impossível. A justificativa para tal questão e sua relação 
com o Ideal de Ego serão tratadas no próximo capítulo. 



51 

 

 

felicidade trata da articulação entre aquilo que já é dado no princípio da vida (que para 

Santo Agostinho inclui, além do orgânico, o divino) e o intelectual, não há um dinamismo 

em relação ao lugar que se deve chegar: aquilo que é felicidade já está definido; o lugar 

(impossível ou possível) a se chegar já está definido, bem como o caminho para se chegar 

lá. Já tratar do conceito de Ideal de Ego implica em dizer que a relação entre o 

orgânico/divino e o intelectual é mediada pelo social: a relação com os pais, a família, o 

trabalho etc., estará sempre se transformando e exigindo novas imagens do "ideal de eu”. 

O ponto de chegada do projeto da felicidade será, portanto, dinâmico, fazendo desta um 

objeto indefinido. Esse dinamismo é semelhante ao que Aristóteles acrescentou à 

felicidade na medida em que tratou o ser humano como um ser social. 

 Ainda que de um modo geral seja comum encontrar a perspectiva futura nos 

conceitos de felicidade, a questão sobre a felicidade ser o fim ou o meio, a conclusão do 

projeto ou sua execução, o desenvolvimento de todos ou alguns potenciais, parece não 

ter resposta clara, pois dependerá das diferenças entre cada autor. Santo Agostinho 

valorizou, por suas crenças religiosas, o fim; Epicuro e Aristóteles valorizaram o meio. 

 Portanto, o nome “felicidade” pode ser dado a diferentes fragmentos em meio ao 

raciocínio da utopia e indicará certa arbitrariedade do autor. Em meio à análise da 

construção de Santo Agostinho, pode-se questionar o que o levou a abandonar a palavra 

“felicidade” e utilizar uma outra, “beatitude”. Agostinho poderia muito bem ter feito 

como os filósofos gregos e simplesmente apresentado um uso mais “correto” daquela 

palavra. Talvez a diferença aqui seja que Agostinho estava se contrapondo ao senso 

comum de seu período. Querer alterar o sentido empregado pelo senso comum à palavra 

"felicidade" talvez fosse mais trabalhoso do que propor um novo conceito. 

 De todo modo, podemos entender que Agostinho poderia ter chamado sua 

beatitude de “felicidade” ou “felicidade verdadeira” e, talvez, o que apresentou como a 

vida boa "em vida" de “felicidade parcial”. Parece ser uma questão de preferência e, por 

isso, não é de se estranhar que estudiosos de Santo Agostinho, como McMahon (2006), 

Gracioso (2010) e White (2009), não tenham pudores em intercambiar beatitude com 

felicidade. 



52 

 

 

 É importante notar que, dentro dessa apresentação da beatitude de Santo 

Agostinho e, mais ainda, em relação à utopia de um modo geral, o entendimento de 

felicidade e o modo como a perspectiva futura faz parte desta se fundam no universo 

concreto de cada filósofo. Seja na construção de Homem ou na definição daquilo que tem 

mais valor para sua teoria, a construção de Santo Agostinho parte da realidade presente 

antes de se tornar um projeto de felicidade, uma utopia; parte-se da articulação entre as 

categorias biológica, intelectual, divina e social. O mesmo vale para o projeto de harmonia 

de Platão e da vida excelente de Aristóteles. 

 Pode-se, inclusive, imaginar que uma obra que não tenha referência alguma com a 

realidade de um período (seu contexto sócio-histórico), sendo fantasiosa ou utópica (no 

sentido apenas de "não lugar") do começo ao fim, não alcançaria tanta repercussão. 

Provavelmente ela não seria compreendida e reproduzida como filosoficamente 

relevante.  

 Resta ainda uma segunda problemática envolvendo a categoria das felicidades 

“utópicas” e que ainda não foi mencionada. Esta diz respeito à afirmação de autores como 

Freud, Kant, Nietzsche e muitos outros sobre a impossibilidade de se alcançar a felicidade. 

Tal proposição produziu mais um capítulo polêmico para a história da felicidade.  

 

  

A felicidade impossível 

 

 A proposição de que a felicidade é impossível interfere decisivamente na 

elusividade do conceito. Afinal de contas, qual o sentido de estudar a felicidade se ela é 

impossível? Se, conforme foi apresentado, a felicidade é do interesse de todos, inclusive 

dos suicidas, como ela pode ser impossível? Faria sentido buscarmos tão intensamente 

um objeto que é impossível? 

 A proposição da impossibilidade da felicidade dificulta sobremaneira a empreitada 

deste trabalho, pois aparentemente oferece à felicidade características paradoxais. Isso se 

agrava quando consideramos o peso dos nomes daqueles que propuseram a 



53 

 

 

impossibilidade da felicidade: Freud, Kant, Schopenhauer, Nietzsche... Até mesmo o 

filósofo contemporâneo Nicholas White, que generalizou a felicidade como a "avaliação 

todo-abrangente da vida", concluiu seu trabalho defendendo a impossibilidade e a falta de 

sentido em se falar sobre a felicidade. 

 Felizmente, apesar de relevante historicamente, esse grupo de filósofos 

pessimistas6 é consideravelmente menor do que o daqueles mais otimistas. Tal fato 

permite uma análise mais específica da implicação da proposição defendida por esse 

grupo. O argumento que será apresentado neste capítulo é: todos esses pensadores 

trataram a felicidade como a realização de determinado potencial humano impossível de 

ser realizado. 

 Freud, por exemplo, escreveu que a felicidade trata de uma energia que move o 

ser humano a almejar a satisfação de todas as necessidades, o que só se realizaria quando 

o Ego se equivaler ao Ideal de Ego, ou seja, quando o indivíduo se perceber semelhante ao 

seu ideal de si. Mas satisfazer todas as necessidades e se tornar igual ao Ideal de Ego seria 

uma expectativa vã, pois nunca seria alcançada. Kant e Schopenhauer também vão criticar 

a ideia de felicidade enquanto satisfação de todas as necessidades, mas, diferentemente 

de Freud, ambos criticaram uma ideia (ou conceito) de felicidade sem relacioná-lo com 

certa constituição natural da psique humana. Para eles, a satisfação de todas as 

necessidades seria impossível logicamente e, por essa razão, um conceito de felicidade 

que a proponha criará expectativas equivocadas de realização. Já White conclui em sua 

pesquisa histórica: a generalização da felicidade enquanto "avaliação todo-abrangente da 

vida" é impossível de ser colocada em prática. Nunca se conseguirá levar tudo em 

consideração. Achar que se conseguiria seria uma expectativa vã e defendê-la seria um 

ato, de certa forma, perverso. 

 Em comum a todos esses autores está o fato de criticarem certa ideia sobre o 

potencial humano. A crítica não é sobre toda e qualquer definição de felicidade, mas 

sobre a ideia de que se conseguiria satisfazer todas as necessidades, pensar logicamente 

sobre a satisfação plena ou avaliar de modo absoluto a vida. Como consequência da 

                                                 
6 Embora, à primeira vista, incorreto, o adjetivo justifica-se por ser ilustrativo da expectativa de cada um 
sobre o atingimento ou não da felicidade. 



54 

 

 

impossibilidade de se experimentar a felicidade nos termos propostos por esse grupo de 

filósofos, é possível extrair duas ponderações abrangentes sobre o conceito. A primeira 

consiste na crítica à felicidade tratada como objeto empírico: já que é impossível 

experimentar a felicidade, nunca se saberá exatamente o que ela é, nunca se poderá falar 

de modo consistente sobre ela e, consequentemente, nunca se poderá medí-la. A segunda 

consiste na necessidade de se tratar do do potencial humano a fim de criticar aquilo que é 

impossível. Foi no contraste entre o realizável e o que entendiam como felicidade que os 

filósofos pessimistas chegaram à conclusão da impossibilidade desta. Desse modo, não é 

de se surpreender que esses autores tenham apresentado aquilo que consideraram 

possível e que, em outra circunstância, poderia ter sido chamado de felicidade. Assim, 

torna-se relevante aprofundar a construção de ser humano e de mundo desses autores e, 

mais ainda, aquilo que apresentaram como potencial realizável dos Homens. 

 A definição da felicidade enquanto satisfação de todas as necessidades não é uma 

novidade no campo filosófico. Santo Agostinho havia definido a felicidade (beatitude) 

dessa maneira. Contudo, quando se adentra nos fundamentos desse objeto pode-se 

perceber que Agostinho, de um lado, e Kant e Schopenhauer, de outro, utilizam definições 

de Homem e mundo muito diferentes. Enquanto Agostinho entendia que Deus estava em 

todas as coisas do mundo, conferindo sentido ao viver através da ideia de amor, Kant e 

Schopenhauer já eram menos esperançosos. A frase a seguir de Schopenhauer ajuda a 

ilustrar uma diferença drástica na concepção de mundo: 

 

[This world] could not be the work of an all-bountiful, infinitely good Being, but rather a 

devil, who had summoned creatures into existence in order to gloat over the sight of their anguish 

and agony. (citado em McMahon, 2006, p. 298) 

 

 Kant, por outro lado, vai investir mais páginas na construção daquilo que é 

constituinte do ser humano. Ele inicia sua análise da felicidade a partir de uma indagação: 

como então poder-se-ia dizer que a moral e a felicidade andavam juntas se muitas 

pessoas chamadas de felizes são más? Kant, então, entende que o escrutínio da felicidade, 



55 

 

 

enquanto satisfação de todas as necessidades, era necessário (Comte-Sponville, 2006b, 

p.56).  

 Para Kant, a resposta à sua indagação estava na própria impossibilidade da 

felicidade. Quando falam que moral e felicidade andam juntas é porque não se conhece 

esta última. Para o filósofo, há dois limites para o conhecimento, o limite de conhecer-se a 

si mesmo e o limite de conhecer-se aquilo que está além do mundo físico ou da 

experiência empírica. Aquilo que não é experimentável não passaria pelos crivos do 

espaço, do tempo e das categorias. Passar por esses crivos é o que determina aquilo que 

pode ser racionalmente explicado (Hoffe, 2005, p.59; Meucci, 2010, p.80; Smith, 1918, 

p.xliii). Além da felicidade, o conceito de Deus seria outro exemplo de algo não 

experimentável. Por não termos a experiência de Deus dentro das categorias 

mencionadas, não poderíamos explicá-lo racionalmente. Tal afirmação seria uma 

contestação à filosofia agostiniana e ao uso de Deus como base para o pensamento 

racional, conforme Descartes havia feito.  

 No caso do conceito de felicidade, nunca seríamos capazes de experimentar a 

satisfação de todas as necessidades, pois sempre haverá desejos não satisfeitos. Logo, a 

felicidade estaria fora das categorias necessárias para a explicação racional. A felicidade 

seria um ideal que não procede da razão, mas, sim, da imaginação, gerando 

incongruências e conflitos em torno do conceito (Comte-Sponville, 2006b, p.56). Kant 

afirma: “Os homens não podem formar nenhum conceito certo e definido da soma da 

satisfação de todas as inclinações que é chamada felicidade” (Kant, citado em White, 

2009, p.129). 

 Por essa razão, pessoas más eram classificadas como felizes, ao mesmo tempo em 

que se dizia que a felicidade e a moral andavam juntas. Sempre haverá discórdia sobre 

esse conceito, da mesma forma que há discórdia sobre a definição de Deus. Kant 

apresenta limites do humano distintos dos que Agostinho e Platão propuseram. 

 Freud, por sua vez, escreve em seu livro "Mal Estar na Civilização" que a harmonia 

não fazia parte de nosso mundo e do sujeito (McMahon, 2006, p.440-441). Isso o levava a 

afirmar que “a intenção de que o homem seja ‘feliz’ não se acha no plano da ‘criação’” 



56 

 

 

(Freud, 2010, p.30). Esse seu pressuposto já rompe de início com a defesa platônica de 

felicidade enquanto harmonia (White, 2009). Contudo, Freud é ponderado na sua 

delimitação da felicidade e de suas implicações. Ainda que a considerasse impossível, ele 

reconheceu que a felicidade possuía uma relevância inegável na vida das pessoas e que, 

de algum modo, direcionava as ações delas. “[Os homens] buscam a felicidade, querem se 

tornar e permanecer felizes.” (Freud, 2010, p.29). 

 A explicação de Freud para a impossibilidade de realização da felicidade era 

semelhante à de Kant: a satisfação de todas as necessidades era algo impossível de ser 

experimentado. Mas Freud vai além para explicar o porquê de a felicidade guiar as ações 

humanas mesmo sendo impossível. Em carta para Wilhelm Fliess, Freud oferece uma 

sugestão sobre o que seria a felicidade: “Happiness is the belated fulfillment” of a 

“prehistoric” or “childhood wish.” (McMahon, 2006, p.447). Essa “pré-história” da infância, 

segundo Roudinesco & Plon (1998, p.362), trata do período em que a criança não se 

diferencia do mundo, sente-se uma só com a mãe e experimenta um estado de plenitude. 

A criança é o seu próprio ideal; toda a sua energia (ou libido) é direcionada para si mesma. 

Essa é a marca da felicidade que Freud aponta ficar "gravada" no psiquismo. É apenas 

mais adiante na vida, na relação com os pais e o mundo, que a criança passa a diferenciar-

se das coisas e dos outros, especialmente diante das contingências que lhe são 

apresentadas. Ou seja, ao perceber que não pode tudo e que lhe faltam coisas (comida, 

água e amor, por exemplo), a criança se percebe “indivíduo”. Em meio a essa dissociação, 

percebendo que outros podem mais do que ela, a criança passa a ter certos referenciais e 

a investir sua energia em um projeto de si: o Ideal de Ego (Freud, 2010, p.40). 

Em termos de dinâmica psíquica, a busca por reviver a plenitude que se tem na 

tenra infância (que se expressa no projeto de Ideal Ego) é movida por uma força intrínseca 

chamada de “princípio do prazer”: ela direciona o indivíduo a aliviar sua tensão, 

“produzindo prazer ou evitando desprazer” (Freud, 2006, p.135). Diante das contingências 

do próprio existir humano e do mundo, operar somente em função do princípio do prazer 

levaria o indivíduo a satisfazer menos necessidades do que poderia caso fosse mais 

“estratégico”. Freud (2006, p.32) apontou: “A satisfação irrestrita de todas as 



57 

 

 

necessidades apresenta-se como a maneira mais tentadora de conduzir a vida, mas 

significa pôr o gozo à frente da cautela, trazendo logo o seu próprio castigo.” Assim, o 

princípio do prazer, em sua origem, constituía-se ineficiente e até um perigo para a 

continuidade do próprio indivíduo, devido à forma onipotente e imediatista com que 

interpreta o mundo (Freud, 2006, p.137). Esse modo mais “estratégico” de viver seria 

possível no equilíbrio entre o princípio do prazer e outro princípio, este mais regulador, 

que Freud chamou de “princípio da realidade”.  

É importante notar que diante da impossibilidade da felicidade, Freud apresentou 

aquilo que seria o ideal ou o melhor possível para os homens. Esse possível consistiria 

justamente no equilíbrio entre o viver bem e o viver mais, o que dependeria da eficiência 

do princípio de realidade. O mais eficiente, nesse sentido, é viver em uma civilização 

racionalmente organizada e que domine a natureza para satisfazer as necessidades 

humanas. A civilização é o fator que permitirá o melhor equilíbrio entre se preservar e 

realizar prazeres. Antes da civilização, a capacidade do indivíduo em defender-se e exercer 

a liberdade era tão pequena, que ele mal usufruía dela (Freud, 2010, p.57). Esse era o 

resultado concreto da ineficiência do princípio do prazer.  

Mas, independentemente da maior eficiência do princípio de realidade, a limitação 

imposta ao indivíduo pela civilização é devolvida, em certa medida, pela agressividade. 

Como Freud cita, “O homem é o lobo do homem” e ele mesmo ameaça constantemente 

desintegrar a civilização (Freud, 2010, p.77-78). Por essa razão, sabendo do conflito 

inevitável que emergirá das contingências da civilização, Freud indica que, de modo geral, 

a criação de uma grande comunidade seria mais satisfatória caso a felicidade fosse 

desconsiderada (Freud, 2010, p.115). Deveríamos desistir de achar que a felicidade é 

realizável. 

 

É verdade que existe outro caminho melhor: enquanto membro da comunidade humana, 

e com o auxílio da técnica oriunda da ciência, proceder ao ataque à natureza, submetendo-a à 

vontade humana. Então se trabalha com todos para a felicidade de todos. (Freud, 2010, p.32) 

 



58 

 

 

 Da mesma forma que Freud, Kant também apresenta sua proposta de o que 

deveria substituir a felicidade. Para ele, enquanto os desejos constituíam objeto 

traiçoeiro, relacionados aos voláteis gostos, inapreensíveis pela razão, a vontade, de outro 

lado, enquanto deliberação racional, seria uma força motivadora da ação, capaz de ser 

objeto para o conhecimento (Meucci, 2010, p.86-87). Uma moral racionalmente 

construída seria, diferentemente da felicidade, um objeto empírico satisfatório e um norte 

para as ações humanas. O summun bonnum deveria passar pelos critérios racionais 

(morais) e não metafísicos (da felicidade). 

 Para Kant, uma ação que não fosse justificável segundo seu imperativo categórico 

não poderia ser classificada como “boa”. “Aja apenas segundo a máxima pela qual você 

pode simultaneamente querer que ela se torne uma lei universal” (citado em White, 2009, 

p.156). Logo, a influência dos quereres de uma pessoa seria contrária à ação moral. 

Inclusive, o filósofo escreveu em seu Groundwork for the Metaphysics of Morals: “In fact 

we also find that the more a cultivated reason gives itself over to the aim of enjoying life 

and happiness, the further the human being falls short of true contentment(…)” (Kant, 

2002, p.11). 

Nesse trecho, Kant deixa claro que o verdadeiro contentamento não seria ser feliz. 

Diante do conflito entre moral e felicidade, a razão deveria sempre escolher a moral por 

conta da universalidade de suas leis (White, 2009, p.161). A moral seria o bem supremo 

que a razão reconhecia, e não a felicidade (McMahon, 2006, p.252). Sobre a moral, poder-

se-ia debater e falar; sobre a felicidade, não. A vida poderia ser guiada pela moral, não 

pela felicidade. Smith (1918, p.570-571) sintetiza bem essa posição de Kant: 

 

Happiness has natural value; morality, i.e. the being worthy to be happy, has absolute 

value. The former advise us how best to satisfy our natural desire for happiness; the latter dictates 

to us how we must behave in order to deserve happiness. 

 

 Conforme mencionado, o filósofo contemporâneo Nicholas White (2009), 

proponente da generalização de que a felicidade trata de uma avaliação todo-abrangente 

da vida, conclui sua obra “junto” dos pessimistas. Para ele, a ideia de realizar uma 



59 

 

 

avaliação todo-abrangente exige contemplar, de alguma maneira, objetivos incompatíveis: 

como podemos calcular, mesmo que abstratamente, ações e sentimentos que, em alguns 

momentos, são considerados favoráveis à felicidade e, em outros, contrários como a 

solidão e a tranquilidade? Como consideramos os pesos dos acontecimentos quando estes 

variam tanto dependendo do momento em que nos lembramos deles? Mais ainda, 

confiamos na nossa memória para lembrarmo-nos de tudo de forma absoluta? Em suma, 

quando passamos para a ação concreta de realizar a "avaliação todo-abrangente da vida" 

nós nos deparamos com incongruências que inviabilizam seu resultado.  

 Para White (2006, p.191), melhor seria abandonar o uso do conceito “felicidade”, 

pois ele não nos ajudaria em nada. A “avaliação todo-abrangente da vida” não encontra a 

clareza necessária para realizá-la por limitação da própria condição humana. Essa falta de 

clareza faz com que o conceito “felicidade” não nos ajude nem mesmo a vislumbrar a 

direção para onde seguir. As distintas proposições sobre felicidade gerariam essa 

confusão. Ainda, White (2006, p.194) afirma que a felicidade também não funcionaria 

como um conceito regulador, ou seja, não ajudaria nem mesmo enquanto auxílio para a 

tarefa de pensar sobre a organização de objetivos da vida. Isso aconteceria pelo fato de 

não termos um consenso sobre quais são esses objetivos e como organizá-los. Mais ainda, 

conforme Nietzsche afirmou, a própria incongruência pode ser positiva. No fim das 

contas, a potencialidade do conceito é apenas a de nos indicar o que já sabíamos antes de 

recorreremos a ele: é impossível conciliar os objetivos da vida em um todo-abrangente. 

 

Se isto está correto, [que nunca teremos um conceito completa e coerentemente 

articulado de felicidade,] então, em um sentido importante, a história do conceito de felicidade tem 

sido uma busca de algo que não pode ser obtido. (White, 2009, p.202) 

 

 Por hora, é relevante compreender que os autores aqui apresentados, ao mesmo 

tempo em que dizem ser a felicidade impossível, não estão criticando todos os conceitos 

de felicidade, mas um específico; eles criticam certa felicidade que representa 

determinado entendimento sobre a potência e o potencial humano que se opõe àquilo 

que eles próprios entendem como Homem e mundo. Além disso, na construção das ideias 



60 

 

 

desses pensadores, há sugestões sobre o que poderia ser chamado de “felicidade 

possível”. Tanto a “vida segundo o imperativo categórico” de Kant como a “vida na 

civilização” de Freud poderiam receber a classificação de felicidade, mas, por escolhas 

desses autores, esse não foi o caminho de suas teorias.  

 Se temos, na história da filosofia, aqueles que defenderam a impossibilidade da 

felicidade, temos também aqueles que não só afirmaram que a felicidade seria possível, 

como também mensurável e produzível. Como forma de "cercar" a felicidade e encontrar 

suas fronteiras, se passará, na próxima seção, para análise de proposta diametralmente 

oposta a aqui apresentada: a proposta utilitarista de que a felicidade seria tão 

“conhecível” e “experimentável” que se poderia mensurá-la e produzi-la em larga escala. 

 

 

A felicidade empírica  

 

 Conforme mencionado, ao longo da história, alguns filósofos propuseram a tese de 

que a felicidade seria um fenômeno não apenas possível de ser experimentado pelas 

pessoas, mas também delimitável e mensurável. Ou seja, a felicidade seria um objeto 

empírico, diferentemente do que os pessimistas defenderam. Esse empirismo relacionado 

à felicidade já havia sido utilizado na Grécia Antiga: filósofos estoicos e epicuristas 

observavam bebês para fortalecer suas teses sobre aquilo que era mais precioso para os 

Homens (White, 2009, p.174). Contudo, foram os utilitaristas que ficaram especialmente 

famosos devido ao extremismo com que se entregaram a essa forma de estudar a 

felicidade.  

Essa mudança drástica provavelmente é fruto do momento histórico em que 

viveram, o pós-iluminismo, que era mais favorável ao tipo de empreitada que sugeriram. 

Conforme Levine, (1997, p.120-122) explica, nesse momento muitos dos fundamentos das 

ciências naturais foram transpostos para objetos considerados sociais e/ou abstratos, 

como a felicidade. Hobbes foi um dos primeiros a realizar essa transposição. Esses 



61 

 

 

fundamentos, que incluem o entendimento de Homem e mundo, mais uma vez 

interferiram decisivamente na felicidade. 

Para Hobbes, o indivíduo da teoria equivaler-se-ia ao indivíduo da prática e, 

através da análise deste, seria possível explicar os fenômenos sociais. Como ficará claro, a 

variável social tornou-se reduzida ao individual e, consequentemente, deixou de ser uma 

variável dinâmica. Se a ideia de o que é o bem pode ser explicada pela análise do indivíduo 

isoladamente, esta só poderá ser deduzida a partir das características naturais inerentes 

aos seres humanos. O social será apenas resultado de características individuais e, logo, 

não será categoria adequada para a reflexão sobre aquilo que é o bem a ser perseguido. 

Considerar a felicidade como um conceito dinâmico, ao modo da felicidade para 

Aristóteles, não possibilitaria alcançar as intenções de cálculo e precisão. Por esse motivo, 

Hobbes apresentou sua ideia de felicidade pautada em um ser humano individualista e 

que busca, acima de qualquer coisa, a satisfação dos prazeres, que é uma dimensão 

biológica (Hobbes, 1979, p.283). 

 John Locke foi outro pensador que se baseou nos mesmos fundamentos que 

Hobbes. Para Locke, todos os homens, sendo iguais em teoria, teriam as mesmas chances 

para transformar e tomar posse daquilo que estivesse na natureza. Todos tinham as 

mesmas oportunidades para transformarem o mundo, tomar posse de coisas e serem 

felizes. Locke escreveu: “If it be farther asked, what ‘tis moves desire? I answer happiness 

and that alone. Happiness and Misery are the names of two extremes (...). Happiness then 

in tis full extent is the utmost Pleasure we are capable of, and Misery, the utmost Pain (...)” 

(Locke, 1823, p.245 ). 

 Mas tanto Hobbes como Locke não se debruçam exatamente sobre o tema da 

felicidade. O primeiro teve como interesse a política, ou, mais exatamente, a atuação do 

governante; o segundo ocupou-se de tratar de questões econômicas e sobre a 

propriedade privada. A importância de ambos, contudo, foi oferecer os pressupostos 

paradigmáticos que viriam a sustentar as empreitadas de filósofos utilitaristas como 

Jeremy Bentham e John Stuart Mill. 



62 

 

 

O entendimento de que para ser feliz dever-se-ia transformar aspectos internos, 

como um projeto de construção de si, pouco a pouco cedeu espaço para o entendimento 

de que a felicidade poderia ser adquirida por meio da transformação do que era externo 

ao ser humano. Afinal, considerava-se que o "eu" não precisava ser construído, mas 

descoberto. A evolução interna e o autoconhecimento passaram a dividir importância com 

as evoluções tecnológicas e a explicação do mundo externo. 

 Bentham tinha o propósito de descobrir como produzir felicidade, ou, conforme 

chamou, transformar o Estado em uma fabric of felicity7. Para tal, Bentham precisava 

associar seu entendimento de felicidade com a política. Bentham explicita seu ponto de 

partida no trecho: 

 

(...) has placed mankind under the governance of two sovereign masters, pain and 

pleasure. It is for them alone to point out what ought to do, as well as to determine what we shall 

do. On the one hand the standard of right and wrong, on the other the chain of causes and effects, 

are fastened to their throne. (Bentham, 1823, p.1) 

 

Para Bentham, se estava claro que o prazer e o sofrimento governavam o ser humano e 

que o coletivo podia ser explicado pela somatória dos indivíduos, não havia motivos para 

pensar que a política não deveria ser baseada nesses mesmos dois fatores (McMahon, 

2006, p. 212).  

 

The community is a fictitious body, composed of the individual persons who are considered 

as constituting as it were its members. The interest of the community then is, what? - the sum of the 

interests of the several members who compose it. (Bentham, 1823, p.3) 

  

Era preciso ser conciso e prático para que a felicidade (em termos de prazer e 

sofrimento) pudesse ser primeiro quantificada e depois utilizada por governantes. O 

primeiro passo para cumprir tal tarefa foi a definição de seu princípio da utilidade: 

 

                                                 
7 Bentham utiliza os termos happiness e felicity como sinônimos (ver nota de rodapé da primeira página de 
“An Introduction to the Principles of Morals and Legislation”). 



63 

 

 

By the principle of utility is meant that principle which approves or disapproves of every 

action whatsoever, according to the tendency which it appears to have to augment or diminish the 

happiness of the party whose interest is in question (...). (Bentham, 1823, p.2) 

 

If the principle of utility be a right principle to be governed by, and that in all cases, it 

follows from what has been just observed, that whatever principle differs from it in any case must 

necessarily be a wrong one. (Bentham, 1823, p.8) 

 

 John Stuart Mill deixa claro em seu livro Utilitarianism que a palavra “utilidade” 

não pode ser considerada como mais importante que o Prazer (Mill, 1895, p.11-15). Mill 

estava, na verdade, mandando uma mensagem aos opositores do utilitarismo, como 

Charles Dickens, que visualizavam uma vida regida por essa filosofia como burocrática e, 

no fim das contas, pouco prazerosa. Conforme Mill explica, o princípio da utilidade só 

serviria na medida em que potencializasse o prazer. O princípio da utilidade estava 

submetido ao prazer.  

 Ainda que o prazer fosse central para utilitaristas e para hedonistas como Epicuro, 

é importante destacar a diferença considerável que esse tem para os conceitos de 

felicidade. Se para Epicuro, o prazer era um ponto de partida para a reflexão lógica a 

respeito do mundo e dos Homens, mas que se submetia à categoria intelectual, para os 

utilitaristas o prazer era um argumento necessário para a funcionalidade de suas teorias 

que submetia todas as outras categorias.  

 Assim, a vantagem de ter o princípio de utilidade submetido aos prazeres seria 

escapar da avaliação momentânea e inconsequente. Para Bentham, as ações dos 

indivíduos movidos pelo desejo de obter prazer ou reduzir sofrimento deveriam ser 

avaliadas como boas ou más de acordo com a cadeia de causas e efeitos que gerassem e 

não apenas em um determinado instante do tempo. Cada indivíduo envolvido nessa 

cadeia de eventos deveria ter o prazer ou o sofrimento medidos e somados. Poder-se-ia 

calcular a felicidade enquanto avaliação longitudinal.  

Para permitir esse cálculo, Bentham necessitava de uma categorização de todas as 

formas de prazeres e sofrimentos, hierarquizando aqueles mais ou menos relevantes. O 

pensador se lança nessa empreitada no livro An Introduction to the Principles of Morals 



64 

 

 

and Legislation. Nele, Bentham distingue quatro fontes distintas de prazer e sofrimento: 

física, política, moral ou religiosa. Em seguida, Bentham aponta para as menores partes 

que compõe cada uma dessas fontes, indicando os tipos de sofrimentos e de prazeres 

correspondentes a cada uma. Estabelecida a longa lista de prazeres e sofrimentos, o autor 

indica as propriedades utilizadas para mensurar cada um dos itens dessa lista: 

intensidade, duração, certeza, incerteza e proximidade temporal. Além dessas 

propriedades, Bentham inclui também outras categorias para refinar seu cálculo, de 

acordo com a tendência das ações (fecundidade e pureza) ou com a circunstância em que 

são praticadas (Dias, 2006, p.41-49). 

 Contudo, deve-se destacar que a empreitada de Bentham e Mill não foi bem 

sucedida, afinal, somente há alguns anos atrás voltou-se a falar da relação entre felicidade 

e o Estado, sobretudo com a proposta da “Felicidade Interna Bruta” pelos governantes do 

Butão (Centre for Buthan Studies, 2012). Inclusive, Bentham chegou a afirmar, após anos 

de dedicação ao seu projeto da Fabric of Felicity: 

 

’Tis in vain, to talk of adding quantities which after the addition will continue distinct as 

they were before, one man’s happiness will never be another man’s happiness: a gain to one man is 

no gain to another: you might as well pretend to add 20 apples to 20 pears. (citado em Dinwiddy, 

2003, p.50) 

 

Obviamente a análise de o porquê a proposta utilitarista não ter dado certo pode 

seguir diversos rumos, mas, de qualquer forma, dois pontos foram levantados. O primeiro 

é que Bentham e Mill dependiam de uma tendência humana para a prática do bem 

coletivo que era oposta a sua teoria, baseada em indivíduos isolados (Picoli, 2006, p.34). 

Afinal, quem abriria mão de sua felicidade pela felicidade de outras pessoas? Muitos anos 

antes, Cícero já havia tecido uma crítica entre a relação dos prazeres e a vida virtuosa ou 

ética: 

 

Se o prazer é soberano, então não apenas as maiores virtudes teriam de ser rebaixadas, 

mas, além disto, seria difícil dizer por que... um homem sábio não deve ter muitos vícios. (Cícero, 

De finibus, II.1 17) 



65 

 

 

 

 Mill, diferentemente de Bentham, acreditava que os prazeres deveriam ser 

medidos também em sua qualidade. Isso, pois, implicava em uma diferenciação, por 

exemplo, entre o prazer de um sádico e o prazer de um ato altruísta (Mill, 1895). Ele, 

inclusive chegou a afirmar: “It is better to be a human being dissatisfied than a pig 

satisfied; better to be Socrates dissatisfied than a fool satisfied.”(Mill, 1895, p.18). 

Contudo, essa mesma proposição de Mill foi pouco desenvolvida, pois exigia uma 

mudança muito drástica de rumo, aproximando-a de ideias aristotélicas: “O prazer 

adequado a uma atividade digna é bom, e o prazer adequado a uma atividade indigna é 

mau (Aristóteles, EN, 1175b,24-9). Incluir a qualidade no cálculo dos prazeres exigia uma 

mudança em todo o raciocínio utilitarista. 

O que acabou ficando mais conhecido e disseminado foi a ideia mais sistematizada 

de Bentham e que, ressoando o receio de Mill, proporcionou um terreno fértil para que 

filósofos hedonistas extremos, como Marquês de Sade e De la Mettrie, apresentassem 

suas odes à realização quase irrestrita dos prazeres (Comte-Sponville, 2006a, p.114). 

 O segundo ponto é que definir as categorias da felicidade não era um exercício tão 

problemático quanto o cálculo propriamente dito dos itens dessas categorias. Bentham 

não encontrou ressonância na realidade para a defesa de que todas as pessoas 

experimentarão as diversas formas de prazer e sofrimento da mesma maneira em 

qualquer momento da vida. Uma criança experimentará determinado prazer da mesma 

forma que um adulto? Um prazer, como o ato de dormir, será experimentado por todos 

da mesma forma, independentemente do horário ou de variáveis físicas? Determinado 

prazer será experimentado da mesma forma por alguém masoquista e não masoquista? 

 Aristóteles já havia se deparado com a importância dos prazeres para a vida, mas 

diferentemente do filósofo utilitarista, Aristóteles entendia que as variedades e 

complexidades da associação entre atividade excelente e prazer eram muitas para 

permitir qualquer delimitação. Ao fim de sua obra, Bentham concluiu que a felicidade de 

um indivíduo nunca poderia ser comparada com a de outro, aproximando-se dos 

pessimistas citados na seção anterior. White (2006, p. 59) sintetiza o fracasso do 



66 

 

 

utilitarismo afirmando que as coisas que se almeja e se valoriza tomam diferentes formas 

dependendo de como as situações se apresentam para o indivíduo.  

 Além disso, pode-se refletir sobre o papel do prazer na felicidade. Se, conforme as 

seções anteriores apontaram, a felicidade for entendida em uma perspectiva temporal, 

inevitavelmente relacionada com o futuro, o prazer nunca será o todo da felicidade, mas, 

na melhor das hipóteses, uma parte dela. O prazer poderá ser entendido como uma 

manifestação da felicidade: uma indicação de que se está realizando parte do projeto de si 

ou de que aquilo pelo o que se esperava está se realizando. Pode-se sentir prazer, por 

exemplo, na transformação de potencialidades em potenciais ou de se sentir mais 

próximo de Deus. De qualquer forma, o prazer seria uma manifestação e não a felicidade 

em si. O utilitarismo, nesse sentido, proporia uma redução do conceito. 

 Apesar do fracasso da empreitada utilitarista, a abordagem de Bentham e Mill, de 

aplicação da metodologia científica nos raciocínios abstratos, ecoou ao longo da história e 

continuou a ser resgatada pontualmente. Sobretudo mais recentemente, a ideia de que a 

felicidade poderia ser mensurada e produzida ganhou força pela aproximação científica ao 

tema e, mais ainda, por um grupo de cientistas autonomeados neoutilitaristas. 

 Como continuação, se adentrará na história e na análise daquilo que foi e continua 

sendo proposto como felicidade no campo da ciência. Conforme referido, 

contemporaneamente, é nesse campo que a felicidade é proficuamente debatida. O 

objetivo do próximo capítulo é que, na medida em que forem apresentadas as intenções e 

as proposições da ciência da felicidade, poder-se-á tanto analisar criticamente a felicidade 

para esse campo como obter mais elementos para a circunscrição da felicidade que será 

apresentada mais adiante. 

 

 

  



67 

 

 

Capítulo III 

  



68 

 

 

A felicidade na Ciência 

 

O interesse científico na felicidade 

 

 Conforme Comte-Sponville (2001, p.4-6) escreve, após a empreitada dos filósofos 

utilitaristas, foram poucos aqueles que se lançaram a investigar a felicidade. Havia uma 

percepção comum de que felicidade era um tema muito frágil para sustentar um corpo de 

teorias. Desse modo, salvo proposições de teor crítico e algumas iniciativas pontuais, a 

felicidade passou a ser um tema sobretudo do senso comum. 

 Foi somente por volta de meados do século XX que alguns estudos sobre a 

felicidade foram lançados. Conforme Christopher (1999) expõe, nesse período havia tanto 

um interesse renovado no assunto como uma estatística muito mais avançada do que a 

que Bentham, por exemplo, tinha à disposição. Essa conjunção promoveu algum 

entusiasmo no meio científico em relação a temas que tratassem do "viver bem", 

ilustrado por Skinner (1972, p.196): 

 

O único fato que eu poderia anunciar a plenos pulmões é que a Boa Vida espera vocês — 

aqui e agora! — (...) Não depende de mudança de governo ou das maquinações do mundo da 

política. Não está aguardando uma melhoria da natureza humana. Nesse preciso momento, temos 

as técnicas necessárias, tanto materiais como psicológicas, para criar uma vida plena e satisfatória 

para qualquer um.  

  

 Quanto ao interesse sobre o tema da felicidade, podem-se citar dois importantes 

motivadores ou impulsionadores de sua pesquisa: (1) a publicidade passava, 

gradativamente, a associar produtos não mais às suas características concretas, mas aos 

ideais dos consumidores (Bauman, 2008), como a felicidade. O filme “No” (2012) retrata 

bem a lógica subjacente a essa relação. Em meio ao desafio de criar a propaganda 

contrária ao regime vigente à época no Chile, a personagem central do filme, Rene 

Saavedra, interpretado por Gael Garcia Bernal, questiona seus colegas de trabalho que 



69 

 

 

identificavam exílio, injustiça, detenções arbitrárias, torturas e desaparecimentos como 

principais temas da campanha: 

 

Não vejo lugar para isso na campanha (...). Não podemos bombardear o povo com mais 

medo. As pessoas estão aterrorizadas. Precisamos promover um produto que seja atrativo para as 

pessoas (...). Devo fazer algo que seja agradável, mas que... signifique isso... que seja alegre... 

 

 Nesse filme, o resultado ao qual o grupo liderado por Rene Saavedra chega é que 

“nada é mais alegre do que a própria alegria”. Era necessário, portanto, associar a 

propaganda contrária à ditadura ao termo "alegria". Assim, escrevem o jingle “Chile, a 

alegria chegou”.  

Nesse caso, poder-se-ia substituir "alegria" por "felicidade" sem prejuízo algum. O 

importante é notar a tentativa de associar produtos a algo que seja forte o suficiente para 

“gerar” a demanda do consumo. E, conforme o personagem central do filme conclui, 

relacionar um produto com algo que todos busquem seria, talvez, a melhor estratégia. 

Não à toa é possível identificar muitas associações entre produtos e a felicidade na 

contemporaneidade: “abra a felicidade”, “vem ser feliz”, “lugar de gente feliz” etc. 

 (2) Além da publicidade, outra relevante arena social, o trabalho, também passava 

por mudanças e “requisitava” considerações sobre qual a melhor forma para se viver. Nas 

décadas de 60 e 70, transformações sociais abalaram a estabilidade do emprego formal e, 

pouco a pouco, a relação de trabalho que era duradoura se tornou frágil e volátil 

(Malvezzi, 2006). Para esse novo contexto, os tradicionais métodos de gestão de pessoas 

não se mostravam mais suficientes para garantir o comprometimento dos profissionais. 

Para esse momento, teorias centradas no indivíduo e nas suas necessidades (profundas ou 

superficiais) ganharam espaço ao abordarem temas como qualidade de vida, motivação, 

satisfação, significado, sentido e também felicidade. Exemplos ilustrativos são as 

pesquisas do grupo MOW sobre significado do trabalho, as primeiras teorizações de Hall 

(1976) sobre a carreira proteana e as primeiras apresentações de relações entre felicidade 

e trabalho, como o livro de Warr (1978). 



70 

 

 

 Pela abrangência do tema, as investigações científicas sobre a felicidade foram e 

continuam a ser realizadas em diferentes campos e em referência a diferentes objetos, 

como a saúde, o trabalho e a sociedade, fazendo com que a multiplicidade da felicidade 

também faça parte da ciência. Contudo, ainda que o tema possa ser tratado em diferentes 

campos do conhecimento e por distintas perspectivas, a Psicologia se destacou como área 

da ciência com alto potencial para oferecer respostas ao "problema" da felicidade. Ainda, 

dentro da Psicologia, um grupo passou a centralizar esse interesse e se institucionalizar no 

que foi chamado de Psicologia Positiva. 

 Como estratégia de investigação deste trabalho, neste capítulo será conferido 

especial foco à Psicologia Positiva devido à sua credibilidade e proeminência.  

   

   

Breve história da Psicologia Positiva 

 

Eventual redução da história da Ciência da Felicidade à história da Psicologia 

Positiva é, de certa forma, injusta. Outros campos da ciência e da Psicologia trataram e 

tratam do problema, como se constata na publicação de Russell (2013). Contudo, é difícil 

dizer que algum outro grupo tenha obtido tanta repercussão investigando a felicidade 

quanto a Psicologia Positiva.  

Conforme expõe Seligman (2002a, p.1-4), que é um dos principais personagens da 

Psicologia Positiva, a formação desse grupo foi uma resposta ao processo histórico de 

distorção dos interesses da Psicologia. Segundo Seligman, historicamente essa área da 

ciência possuía três objetivos: curar doenças mentais, fazer a vida das pessoas melhor e 

mais produtiva, e identificar e nutrir talentos. Contudo, após a segunda guerra mundial, a 

Psicologia voltou-se sobretudo para a cura das doenças mentais, pois esta prática se 

mostrava economicamente mais promissora (Maddux, 2005). 

Foram investimentos, como os da Veterans Administration em 1946, que 

ofereceram bolsas de estudo de pós graduação para psicólogos e psiquiatras se 

aperfeiçoarem clinicamente, e a fundação do National Institute of Mental Health em 1947, 



71 

 

 

que financiou pesquisas exclusivamente relacionadas à doença mental, que direcionaram 

a Psicologia (norte americana) para a cura de doenças (Seligman, 2002b; Maddux, 2002; 

Snyder & Lopez, 2004). Gable & Haidt (2005) analisam mais do que os aspecto econômico 

e oferecem três outros motivos para a atenção às doenças ou aos aspectos negativos: há 

uma compaixão natural entre os seres humanos para ajudar outros em sofrimento; a 

segunda guerra mundial rendeu uma atenção especial ao que é negativo nos homens e, 

consequentemente, rendeu uma vontade de "consertar" esse erro; e, por fim, pelo fato 

de as teorias mais robustas sobre os processos psicológicos focalizarem os aspectos 

negativos. 

  

[A psicologia] passa a ser praticamente um sinônimo de tratamento de doença mental. Sua 

missão histórica de fazer a vida das pessoas comuns mais produtiva e plena fica em segundo plano 

em relação à cura de desordens e às tentativas de identificar e apoiar gênios praticamente 

abandonados. (Seligman, 2004, p.34) 

 

Ainda que o próprio Seligman (2002a, p.7) reconheça que importantes estudiosos 

da Psicologia tenham se debruçado sobre temáticas "positivas", ele aponta que não houve 

sucesso em construir um corpo teórico consistente e que possibilitasse acumular 

conhecimento para além das pesquisas pontualmente realizadas. Pensadores como Jung, 

Terman e Watson na década de 30 e Maslow e Allport na década de 50, investigaram 

temas como sucesso no casamento, paternidade efetiva, superdotados e auto-realização 

(Seligman & Csikszentmihályi, 2000). 

Foi só por volta da década de 60 que alguns estudos passaram a abordar os temas 

positivos de uma forma mais abrangente e quantitativa, tornando-os germinadores do 

que viria a se tornar a investigação contemporânea da Psicologia Positiva. Nesse período, 

alguns estudiosos passaram a incluir questões sobre “felicidade” em suas pesquisas de 

campo que abordavam diversos temas. Gurin et al. (1960), por exemplo, estava 

interessado em mapear as doenças mentais nos Estados Unidos. Cantril (1965), por outro 

lado, estava interessado nas preocupações humanas, ou conforme ele definiu: “measuring 



72 

 

 

the whole spectrum of values a person is preoccupied or concerned with and by means of 

which he evaluates his own life” (1965, p. 22). 

Outros estudos se seguiram, como os de Wilson e de Bradburn, debruçando-se 

diretamente sobre a felicidade. Wilson (1967), olhando para o trajeto de pouca 

intensidade na investigação científica da felicidade, afirmou que pouco avanço teórico 

havia sido promovido desde os filósofos gregos na compreensão do tema. Ele, então, 

lançou-se a acumular todas as poucas pesquisas disponíveis e a promover outras sobre a 

“felicidade manifestada” (avowed happiness), ou seja, sobre quão felizes as pessoas se 

diziam ser. Sua pesquisa, restrita aos Estados Unidos, permitiu-lhe correlacionar variáveis 

demográficas e de personalidade com os níveis de felicidade, levando-o a concluir que 

uma pessoa feliz é “young, healthy, well-educated, well-paid, extroverted, optimistic, 

worry-free, religious, married person with high self-esteem, job morale, modest 

aspirations, of either sex and of a wide range of intelligence” (Wilson, 1967, p. 294). 

Em outro estudo de grande escala, Bradburn (1969) identificou que os assim 

classificados afetos positivos e negativos eram independentes, correlacionando-se de 

modo distinto com as demais variáveis. A conclusão de Bradburn, ecoada por 

representantes da Psicologia Positiva até os dias atuais, é: o que se considera positivo não 

é o oposto do negativo. A felicidade, em um continuum, não está no extremo oposto da 

doença (Diener & Oishi, 2002, p.64). Esse seria um importante argumento para defender 

que a Psicologia deveria ir além da cura de doenças, pois, desse modo, nunca ajudaria os 

Homens a serem felizes.  

Gallup (Strunk, 1946, p.626) foi outro pesquisador que acrescentou questões sobre 

“felicidade manifestada” em suas pesquisas amplas que continuam a ser realizadas até 

hoje. Conjuntamente com perguntas como “In general, how happy would you say that you 

are—very happy, fairly happy, or not very happy?”, Gallup foi pioneiro em investigar o que 

o respondente considerava ser felicidade (“Will you tell me in your own words what the 

word ‘happiness’ means to you?”). 

Gradativamente, esse crescente interesse científico na felicidade foi produzindo o 

material de pesquisa que Wilson protestou não haver sido acumulado. Esse material, 



73 

 

 

juntamente com os fatores sociais anteriormente mencionados (como os relacionados 

com a publicidade e o trabalho), incentivou pensadores a investigar a felicidade como um 

objeto científico e não filosófico, como havia sido feito nos séculos anteriores. Amostra 

disso foi que, em 1973, o Psychological Abstracts International começou a listar 

"happiness" como um termo indexado (Diener, 1984).  Pouco a pouco, pesquisas mais 

amplas passaram a ser realizadas nos Estados Unidos (Campbell et al., 1976; Andrews & 

Withey, 1976) e em outros países, como Alemanha e Austrália (Allardt, 1976; Glatzer & 

Zapf, 1984); bem como grandes revisões sobre o tema (Veenhoven, 1984; Argyle, 1987; 

Diener, 1984; Meyer, 1992). 

 Contudo, pesquisas muito semelhantes eram atribuídas ora à Psicologia Clínica, 

ora à Psicologia Social. Foi somente em 1998 que Martin Seligman, aproveitando-se de 

sua posição de presidente da prestigiosa American Psychology Association, deu nome à 

potencial área que abrangeria os estudos sobre a felicidade e seus correlatos: Psicologia 

Positiva. A partir dessa institucionalização da área, o tema passou a ganhar maior 

relevância e mobilizar maior quantidade de pesquisadores. Um ano depois, em 1999, foi 

realizado o primeiro encontro da Psicologia Positiva. Em janeiro de 2000, Seligman e 

Csikzentmihalyi publicaram uma edição especial sobre a Psicologia Positiva na revista 

American Psychologist, além de uma seção especial na edição de janeiro de 2001 da 

mesma revista. A primeira conferência internacional, por sua vez, ocorreu no ano seguinte 

(Compton, 2005), mesmo ano em que Snyder & Lopez (2002) editaram o primeiro 

handbook da recém inaugurada área. 

 A partir daí a Psicologia Positiva se expandiu: cursos de pós graduação, 

especializações, novos congressos como o European Network of Positive Psychology, 

institutos de pesquisa como o Positive Psychology Institute e até espaço de divulgação 

para o público leigo, como a publicação de uma edição quase inteira da Time Magazine 

em 17 de Janeiro de 2005 (Seligman, 2005). Dentro desse processo, talvez o mais 

relevante seja o lançamento da revista própria do campo, o Journal of Positive Psychology, 

em Janeiro de 2006. 



74 

 

 

 Dada a presença da Psicologia Positiva e a dimensão que essa área ganhou, torna-

se importante investigar mais profundamente os seus fundamentos e a sua presente 

construção do que vem a ser felicidade de modo a possibilitar um diálogo com o percurso 

adotado até aqui. Para que isso seja possível, primeiramente se aprofundará nas suas 

intenções (manifestadas), seus fundamentos e seus conceitos centrais, para, então, se 

apresentar o estado atual da pesquisa sobre a felicidade. Por fim, serão tecidas algumas 

críticas iniciais sobre a fragilidade desse campo de estudo. 

 

 

As "intenções" da Psicologia Positiva e o “positivo” 

  

 Como já foi exposto, a Psicologia Positiva surgiu com a intenção de ser uma ciência 

transformadora, tanto em nível individual, como em nível social (Kingfisher, 2013, p.73; 

Diener, Lucas & Oishi, 2002, p.70). Para tal, foi proposto que a Psicologia Positiva deveria 

se apresentar como uma ciência rigidamente empírica, diferenciando-se das opiniões 

diversas e aparentemente sem critérios das pessoas comuns ao mesmo tempo em que 

produzisse resultados acessíveis para o público geral (Seligman & Csikzentmihalyi, 2000, 

p.5). Indicativo desse interesse em atingir o público amplo são os títulos do livro de Martin 

Seligman, Using the New Positive Psychology to Realize Your Potential for Lasting 

Fulfilment (2002b), e o de Sonya Lyubomirsky, The How of Happiness: a new approach to 

getting the life you want (2007), que muito lembram a linguagem dos livros de auto-ajuda, 

dirigindo-se diretamente ao leitor.  

 Quanto ao rigor científico, fica claro o objetivo de se aproximar o máximo possível 

da universalidade dos fenômenos estudados, objetivando circunscrevê-los tal qual um 

fenômeno natural (Seligman, 1998). Ainda que vários autores mencionem as influências 

sociais inevitáveis nos objetos de pesquisa, a maior parte deles faz questão de deixar claro 

que, ainda assim, deve-se buscar aquilo que há de comum a todas as pessoas. Dentro 

desse direcionamento, fica patente a intenção de circunscrever os objetos em sua parcela 

independente das interações e da cultura (Christopher & Hickinbottom, 2008, p.565-566). 



75 

 

 

Ou seja, os proponentes da Psicologia Positiva não desejam cair, tal qual os filósofos, na 

relatividade do conceito (Ryff, 1989, p.1077-1078) ou na dependência de um terceiro no 

julgamento daquilo que é "positivo" (Diener, 1984, p.543). Em outras palavras, para se 

distanciar do aspecto metafísico da felicidade, não se deseja cair em afirmações como “a 

felicidade ou a infelicidade varia de pessoa para pessoa” (relatividade da felicidade) ou “a 

felicidade ou a infelicidade são aquilo que uma específica pessoa ou instituição julga ser” 

(dependência de um terceiro). Por essa razão, para garantir o empirismo da pesquisa 

sobre a felicidade, os conceitos centrais para a Psicologia Positiva precisavam levar em 

conta aquilo que fosse comum a todos os seres humanos da forma mais objetiva possível. 

 Por constar no próprio nome da Psicologia Positiva, o termo "positivo" teria a 

função de oferecer o limite daquilo que é ou não é pertinente ao campo. Segundo 

Fredrickson (2002), positivos são aqueles comportamentos que favorecem relações de 

aproximação entre as pessoas ou aquelas emoções que geram comportamentos 

integrativos. Negativos, por outro lado, seriam aqueles comportamentos ou aquelas 

emoções que favorecem a distância entre as pessoas.  

Christopher (1999) critica esse ponto de partida da Psicologia Positiva apontando 

para a simplicidade excessiva dessa definição. Por um lado, a proximidade entre pessoas 

tem potencial para induzir tensões (fruto das interaçoes) e medos de rupturas, que não 

são sentimentos considerados "positivos". Por outro lado, não se considera que ações, 

como a leitura de um livro ou a meditação, relacionadas com a introspecção e, 

consequentemente, com o distanciamento possam gerar sentimentos "positivos". Além 

disso, é difícil considerar até que ponto poder-se-ia relacionar uma ação ou emoção com 

sua consequência de promover a proximidade entre pessoas. Por exemplo, poder-se-ia 

argumentar que, em alguma medida, todas as emoções ou comportamentos geram 

proximidade em algum momento. Uma depressão pode fazer com que uma família se 

aproxime para cuidar daquele que sofre da doença. Seria, portanto, necessário delimitar 

melhor aquilo que é considerado "positivo".  

Mais recentemente, os estudos sobre emoções positivas passaram a construir um 

corpo teórico em torno do que se referem como Broaden-and-Build Theory (Conway et al. 



76 

 

 

2012). Partindo do interesse em explicar a função das emoções positivas do ponto de vista 

evolutivo, a Broaden-and-Build Theory propõe que tais emoções servem ao propósito de 

ampliar o leque de ações do indivíduo e ampliar seu foco de atenção. Isso seria o oposto 

das emoções negativas, como o medo e a raiva, que possuem poucas ações decorrentes 

(medo dispara reações de fuga e raiva de ataque). As emoções positivas, portanto, teriam 

a função de levar os seres humanos ao desenvolvimento pessoal, à vinculação social e à 

inovação/criação.  

Ainda que as teorias ganhem maior número de pesquisas e evidências, parece 

também pouco preciso e explicativo, ao menos ainda hoje, quando se pensa na 

intensidade de criações artísticas e culturais fruto de emoções negativas. Filósofos, como 

Nietzsche e Schopenhauer, poetas e cantores, como Vinicius de Moraes, pintores, como 

Picasso (especificamente com a obra Guernica), criaram suas obras em meio a emoções 

negativas. Há também teorias evolutivas, como a do hedonic treadmill (que será tratada 

melhor mais adiante), que propõem o oposto: a redução da felicidade gera desconfortos 

que impelem o indivíduo a buscar mudanças. Faria sentido dizer que as mobilizações 

populares, que pedem mudanças sócio-políticas, são o resultado apenas de emoções 

positivas? Inclusive a vantagem evolutiva da felicidade ou das emoções positivas pode ser 

questionada, como Bentall (1992) propõe. Para o autor, a felicidade está ligada a 

comportamentos irracionais que aumentariam o risco de morte do indivíduo e, inclusive, 

poderia ser classificada como uma doença psiquiátrica. 

 

There is at least some reason to suppose that happiness confers a biological disadvantage, 

at least in the short term. Consistent clinical evidence of an association between happiness, obesity 

and indulgence in alcoholic beverages has existed from before the time of scientific medicine (…) 

Given the well-established link between both alcohol and obesity and life-threatening illnesses it 

seems reasonable to assume that happiness poses a moderate risk to life. The common observation 

that happiness leads to impulsive behavior is a further cause for concern. (Bentall, 1992, p.96) 

 

 Contudo, não parece haver polêmica nas pesquisas da Psicologia Positiva sobre a 

falta de clareza na definição daquilo que é "positivo". Ainda que raramente seja um 

conceito central nas investigações, "positivo" é utilizado recorrentemente nos artigos e 



77 

 

 

nos handbooks do campo como adjetivo óbvio, como senso comum (Christopher, 1999; 

Kingfisher, 2013). A única exceção parece se dar nos estudos específicos sobre emoções, 

que utilizam distinção conceitual entre positivo e negativo (Fredrickson, 2002). 

 No âmbito da Psicologia Positiva, manteve-se o interesse, que não é 

particularmente novo ou distinto, em buscar os aspectos comuns da felicidade. De certa 

forma, essa foi a empreitada de todos os filósofos e pensadores que se debruçaram sobre 

o tema. Aquilo que é particular à Psicologia Positiva é a subordinação do objeto ao 

método empírico, muito mais instrumentalizado do que na época de Bentham. Conforme 

será indicado na próxima seção, essa particularidade leva o conceito de felicidade a 

assumir nova forma.  

 

 

A definição de felicidade para a Psicologia Positiva 

 

 Se na definição daquilo que é positivo não há tanta polêmica, não se pode dizer o 

mesmo em relação ao conceito de felicidade. Conforme é relatado na história da 

Psicologia Positiva, estudos da felicidade precursores do campo foram realizados por 

Wilson, Cantril, Gallup e outros. Nesse momento, as investigações baseavam-se naquilo 

que cada sujeito experimental definia como “felicidade”, sem que fosse necessário 

explicitar tal entendimento (o que os estudiosos chamaram de “avowed happiness”, ou 

felicidade manisfestada). Tratar a felicidade desse modo impunha algumas limitações às 

possibilidades de pesquisa. As análises das correlações, por exemplo, eram simples como 

as de Wilson: “young, healthy, well-educated, well-paid, extroverted, optimistic, worry-

free, religious, married person with high self-esteem, job morale, modest aspirations, of 

either sex and of a wide range of intelligence”. Contudo, como já apresentado, as 

correlações não eram funcionais o suficiente para a intenção de explicar o conceito de 

felicidade e, consequentemente, sugerir ações práticas a partir desses resultados. Por 

exemplo, será que ser extrovertido gerava felicidade ou a felicidade fazia as pessoas mais 



78 

 

 

extrovertidas? Mais ainda, será que as pessoas se referiam a felicidades semelhantes ou 

distintas? 

Em 1984, dando um importante passo em direção aos ideais da Psicologia Positiva, 

Diener (1984, p.543) propôs uma circunscrição para o conceito. Buscando uma definição 

consistente para seus interesses de pesquisa, ele concluiu que o melhor a se fazer era 

abandonar a felicidade e fundar um novo conceito. 

 

Unfortunately, terms like happiness that have been used frequently in daily discourse will 

necessarily have fuzzy and somewhat different meanings (...) as measurement and other work 

proceeds, the most scientifically useful concepts will be those that can be measured and show, 

within a theoretical framework, interesting relationship with other variables. (Diener, 1984, p.543) 

 

Mais recentemente, Seligman (2004), ecoando o posicionamento de Diener sobre o 

caráter fluido da felicidade, escreveu: 

 

A palavra em si não é um termo da teoria (ao contrário de prazer e flow, que são entidades 

quantificáveis com respeitáveis propriedades psicométricas, isto é, demonstram certa estabilidade 

em relação ao tempo e confiabilidade entre os observadores). Felicidade, enquanto termo, é como 

cognição, no campo da Psicologia Cognitiva, e como aprendizagem, dentro da teoria da 

aprendizagem: dão nome a um campo, mas não exercem qualquer papel nas teorias dentro 

daqueles campos. (Seligman, 2004, p.333) 

 

 Diener, então, sugeriu um novo conceito que seria objeto de investigações: “bem-

estar” (well-being). Em geral, a principal justificativa para substituir “felicidade” por “bem-

estar” se deposita na diferenciação entre o conceito de eudaimonia para Aristóteles e o 

que muitos outros pensadores defenderam como hedonismo (Ryff, 1989, p.1070; Diener, 

Lucas & Oishi, 2002, p.63; Ryan & Deci, 2001, p.142; Warr, 2007, p.3-4). Autores como 

Diener (1984), Ryff (1989) e Ryan & Deci (2001) apontam que chamar a eudaimonia de 

felicidade é promover uma confusão e, mais ainda, "rebaixar" todo o potencial humano à 

realização dos prazeres, centrais para o hedonismo. Tal análise será questionada mais 

adiante. 



79 

 

 

Dentro dessa defesa há dois argumentos implícitos. O primeiro é que eudaimonia e 

hedonismo se referem a objetos diferentes: eudaimonia trata da realização do potencial 

humano; hedonismo trata da busca por prazeres. O segundo se refere à interpretação dos 

autores sobre a percepção cotidiana da palavra felicidade, a qual eles apontam estar 

muito mais próxima de uma percepção subjetiva quanto à preponderância de 

experiências positivas sobre as negativas. 

 

(...) eudaimonia is not happiness in the modern senses of the world, but a desirable state 

judged from a particular value framework. (Diener, 1984, p.543) 

 

(...) it is questionable whether the Greek word eudaimonia is properly translated as 

happiness. (…) eudaimonia is more precisely defined as “the feelings accompanying behavior in the 

direction of, and consistent with, one’s true potential. (Ryff, 1989, p.1070) 

 

Thus, from eudaimonic perspective, subjective happiness cannot be equated with well-

being. (Ryan & Deci, 2001, p.146) 

 

Contudo, pode-se apontar problemas na tese relatada. Em primeiro lugar, propor 

eudaimonia como um conceito bem definido parece bem distante da polêmica filosófica. 

Em segundo lugar, a separação entre o que muitos filósofos apresentaram ser a 

eudaimonia (incluindo Aristóteles) e o que muitos outros apresentaram ser a filosofia 

pautada nos prazeres (como Epicuro) não é tão clara. Um primeiro argumento contrário a 

essa separação é que Aristóteles incluiu a satisfação dos desejos e os prazeres no seu 

conceito de eudaimonia. Um segundo argumento é que o hedonismo não é uma simples 

ode aos prazeres, mas a defesa de que os prazeres são centrais para a realização do 

potencial humano e estão na base, inclusive, da razão; não seriam aquelas coisas boas que 

proporcionariam prazer, mas as coisas que proporcionariam prazer orientariam a 

atribuição do título de "bom" às coisas.  

 Além disso, a percepção de que a felicidade é entendida muito mais como 

“hedonismo” do que “eudaimonia” é muito frágil para sustentar uma ruptura histórica ou 

a mudança de conceito. Se aceitarmos que os cientistas que fundamentaram o conceito 



80 

 

 

de bem-estar identificaram adequadamente o uso de “happiness” no senso comum, ainda 

assim pode-se questionar se essa percepção é válida para outros países além dos Estados 

Unidos (Kingfisher, 2013). Por outro lado, pode-se questionar se, mesmo nos Estados 

Unidos, essa percepção é adequada, já que algumas expressões cotidianas, como "I´m 

happy with my bill" e "happiness is a warm puppy" não traduzem todo o significado que 

um conceito possui para um determinado grupo de pessoas. Por exemplo, podem-se usar 

corriqueiramente as expressões citadas e, ao mesmo tempo, possuir a compreensão de 

que o conceito de “felicidade” vai muito além do que essas expressões traduzem. Um 

paralelo seria responder que está tudo bem quando alguém perguntar “como vai?”, 

quando, na verdade, a vida não vai necessariamente tão bem. Esse exemplo não seria 

uma justificativa forte o suficiente para alterar o significado de "estar bem" e indica a 

diferença entre a linguagem do senso comum e a linguagem científica. 

 Quanto à diferenciação entre felicidade e bem-estar, podem-se apontar 

fragilidades. Conforme Lyubomirsky (2008, p.316) narra, durante uma conversa com 

Diener, este lhe confidenciou que seu principal interesse ao substituir “felicidade” por 

“bem-estar” era obter credibilidade na comunidade científica, não havendo uma outra 

justificativa suficientemente consistente para essa troca. Se se assume que a palavra 

"felicidade" remete a muitas definições diferentes, e, por isso, é um conceito 

problemático, em nenhum momento se faz um resgate histórico da palavra "bem-estar". 

Com exceção de Warr (2007), que sugere a relação entre bem-estar e passividade, são 

raras as análises sobre o quanto a história e o senso comum de bem-estar contaminam o 

conceito. Assim, não é de se surpreender que seja simples questionar os argumentos 

centrais em prol do uso de “bem-estar” e o campo de estudo acabe por usar ambos os 

conceitos sem muita distinção. 

Apesar dos questionamentos indicados, o campo de estudo sobre a felicidade e o 

bem-estar cresceu junto com a influência da Psicologia Positiva. Nesse sentido, parece 

adequado analisar os rumos que a definição do conceito tomou para além do rigor de suas 

fundamentações. 



81 

 

 

 Diener (1984), que, conforme mencionado, foi o primeiro a aprofundar o conceito, 

explica que ao longo da história, as definições de “felicidade” ou “bem-estar” podem ser 

agrupadas em três categorias: (1) uma categoria normativa, que define o conceito através 

de determinadas qualidades ou características escolhidas por uma pessoa ou grupo (a 

exemplo do que Platão fez); (2) uma categoria pessoal e racional, típica dos estudos 

científicos que buscam identificar as "variáveis" que as pessoas consideram para avaliar a 

vida como "positiva"; e, por fim, (3) uma categoria pessoal e afetiva, que diz respeito à 

avaliação da vida segundo critérios internos de preponderância de emoções positivas em 

relação a negativas.  

 Inicialmente, Diener (1984, p.543-544) assume que não deseja deixar um conceito 

tão importante nas mãos da arbitrariedade de poucos. Ou seja, ele recusa que conceitos 

normativos, da categoria (1), sejam válidos para determinar o “bem-estar”. 

Consequentemente, Diener trabalha com as outras duas categorias (2 e 3), levando-o a 

iniciar sua delimitação do “bem-estar” a partir de três pressupostos: é subjetivo, pois, 

ainda que seja influenciado por critérios concretos como saúde e riqueza, depende da 

avaliação que o próprio indivíduo faz de sua vida; não trata apenas da ausência de 

critérios negativos, mas, sobretudo, da presença de critérios positivos; envolve uma 

avaliação global da vida de uma pessoa. 

 Devido à intrínseca subjetividade do “bem-estar” definido por Diener, ele acaba 

adotando o termo “bem-estar subjetivo” e não simplesmente “bem-estar”. Sua definição: 

 

Subjective well-being is defined as a person’s cognitive and affective evaluations of his or 

her life. These evaluations include emotional reactions to events as well as cognitive judgements of 

satisfaction and fulfillment. Thus, subjective well-being is a broad concept that includes 

experiencing pleasant emotions, low levels of negative moods, and high life satisfaction. The 

positive experiences embodied in high subjective well-being are a core concept of positive 

psychology because they make life rewarding. (Diener, Lucas & Oishi, 2002, p.63) 

 

Em contraste com o percurso filosófico em torno da felicidade, chama a atenção a 

ênfase de Diener na avaliação de seu próprio objeto e não no objeto em si: "Subjective 

well-being is defined as a person's cognitive and affective evaluations of his or her life." Ou 



82 

 

 

seja, a avaliação que o sujeito realiza é, para Diener, a própria felicidade (ou bem-estar 

subjetivo, no caso) e não, conforme Wilson se preocupou, a manifestação de algo que vai 

além. De alguma maneira, o campo da Psicologia Positiva passou a tratar a felicidade 

manifestada como a própria felicidade. Distancia-se, portanto, da felicidade enquanto 

ideia, utopia, projeto, ideal; separa-se ou até retira-se da felicidade o processo reflexivo 

que seria anterior à ação de avaliar. 

Em termos práticos de pesquisa (e nos instrumentos de avaliação), o “bem-estar 

subjetivo” de Diener tende a ser desmembrado em duas principais variáveis: a primeira 

delas é a avaliação da preponderância de emoções positivas em relação às negativas (o 

que ele chama, muitas vezes, de felicidade). Além disso, levando em consideração os 

resultados apresentados por Bradburn (1969), de que o positivo e o negativo não são 

opostos dentro de um mesmo continuum, essa avaliação geralmente aparece 

desmembrada em duas avaliações separadas, quanto à “presença de emoções positivas” e 

à “ausência de emoções negativas” (Ryan & Deci, 2001, p.144). A segunda variável no 

“bem-estar subjetivo” de Diener é a avaliação da vida como um todo, com base nos 

critérios do próprio sujeito (Andrews & Withey, 1976; A. Campbell, Converse, & Rodgers, 

1976; Diener, 1984).  

 Dentro dessa construção, Diener indica preocupação em relação às variações 

culturais do bem-estar subjetivo. Mas, ainda assim, ele indica a importância de se buscar o 

caráter universal dentro dessa variação.  

 

The particular structure of judged satisfaction with specific domains of one’s life 

undoubtedly depends on the culture and the way one’s life is structured. (…) Although no universal 

structure of domain satisfaction may emerge, perhaps a similar structure will be found for many 

cultures and groups because of their similarity. (Diener, 1984, p.545) 

 

 Depender da avaliação dos indivíduos, ao mesmo tempo em que se busca a 

universalidade, parece um objetivo ousado e talvez, como Ryff (1989) argumentará, falho 

para retratar a “vida boa” (Christopher, 1999; Ryan & Deci, 2001). Para Ryff (1989) e Ryff 

& Singer (1998), o conceito de “bem-estar subjetivo” possui alcance limitado para retratar 



83 

 

 

o funcionamento “positivo”, sobretudo por se pautar em uma fundamentação teórica 

pouco profunda. Ryff insiste que Diener precisaria partir de uma base muito mais 

consistente (pautada em um número maior de pensadores e filósofos) antes de dar 

“ouvidos” ao que cada sujeito apresentará como sendo parte de seu “bem-estar 

subjetivo”. Ryff, de certa forma, ecoa a crítica de que Diener mantinha-se avaliando a 

“avowed happiness” de Wilson. 

 Assim, ao perceber que as pesquisas não se dirigiam satisfatoriamente para a 

definição da estrutura do funcionamento do “bem-estar”, Ryff (1989, p.1070) tratou de 

propor um novo conceito. Esse, em seu entendimento, deveria ser melhor fundamentado 

e visar descobrir a estrutura do funcionamento do bem-estar, o que o “bem-estar 

subjetivo” de Diener não seria capaz. Ryff (1989) batizou esse novo conceito de “bem-

estar psicológico”. 

 O ponto de partida de Ryff foi fundamentar seu conceito a partir da pesquisa de 

uma série de pensadores ocidentais contemporâneos, identificando estruturas ou 

conceitos comuns. Por exemplo, a autora cita William James, que articulou a visão de 

“healthy-mindedness”; Carl Jung, que escreveu sobre o processo de individuação; 

Abraham Maslow, que ofereceu a descrição da auto realização; Erik Erikson, que retratou 

o processo de desenvolvimento adulto do ego; Gordon Allport, que apresentou o conceito 

de maturidade; Carl Rogers, que caracterizou o que chamou de “pessoa totalmente 

funcional”; e Marie Jahoda, que tratou de temas como saúde mental em oposição à visão 

tradicional da medicina (Ryff, 1989, p.1070; Christopher, 1999, p.145). 

 A partir dessa vasta pesquisa, Ryff (1989) propõe seis variáveis para seu conceito 

de “bem-estar psicológico”: autonomy, environmental mastery, purpose in life, personal 

growth, positive relation with others, self acceptance. 

 Como é de se supor, a proposta de Ryff recebeu críticas de Diener et al. (1998), em 

relação à proposição de um critério normativo sobre aquilo que constitui a “boa vida”. 

Christopher (1999) também reforça essa crítica, acrescentando que essa “normatividade” 

seria pautada no que, de modo geral, a psicologia ocidental dos Estados Unidos propôs 

como a melhor forma de se viver, não traduzindo uma visão, de fato, universal. Essa 



84 

 

 

normatividade seria consequência de se utilizar como fundamento teórico apenas 

pensadores que atuavam nos Estados Unidos ao longo do século XX. 

 Por exemplo, Christopher (1999, p.145) questiona a validade da categoria 

“autonomia” como um dos seis pilares para se avaliar o “bem-estar psicológico” ou a “boa 

vida”. Ao explicar que autonomia tem relação com atributos como auto-determinação, 

independência, locus de controle interno e individuação, Ryff (1989) deposita parte 

daquilo que seria central para todos nos pensamentos e nas ações do indivíduo como se 

fossem propriedades apenas dele, ao invés de constituídos socialmente. Para Christopher, 

essa forma de compreender o ser humano seria tipicamente ocidental-contemporânea 

(especialmente presente nos Estados Unidos). Em outras regiões do planeta, como na 

Índia por exemplo: “the concept of an autonomous, bounded, abstract individual existing 

free of society yet living in society is uncharacteristic of Indian social thought” (Shweder & 

Bourne, 1984, p.190). Diversas outras pesquisas, como as de Nakamura (1964), 

Rosenberger (1992), Markus & Kitayama (1991, p. 246) e Read (1955), mostram o quanto 

os pilares de Ryff não se sustentam enquanto características universais. 

 Ainda assim, tanto Ryff como Diener concordavam sobre a necessidade de 

continuar a pesquisa sobre “bem-estar”, apesar das dificuldades e da relatividade do 

conceito. Conforme Ryff escreve:  

 

This awareness that culture, history, ethnicity, class, and so on give rise to different, 

perhaps competing, conceptions of well-being (Coan, 1977) has been neglected in much prior 

theorizing in this domain. However, such recognition need not paralyze the scientific study of 

positive psychological functioning. (Ryff, 1989, p.1079) 

 

 Mas não é apenas em relação ao bem-estar, seja ele subjetivo, psicológico ou 

outro, como o de Ryan & Deci (2001), que há divergência. Dentro da Psicologia Positiva há 

estudiosos que defendem o retorno ao conceito “felicidade” e acrescentam maior 

complexidade ao estudo desses temas. 

Warr (2007, p.3-4) assume oficialmente preferir utilizar o conceito "felicidade" ao 

invés de bem-estar. Para o autor, existem quatro principais razões para nos mantermos 



85 

 

 

pesquisando a felicidade: primeiro, pela fascinação que o termo exerce nas pessoas ao 

longo da história, diferentemente de bem-estar; segundo, pela amplitude e complexidade 

do próprio termo; terceiro, pela profundidade das investigações filosóficas em relação ao 

tema – muito maior do que, por exemplo, em relação ao “bem-estar”; e, por fim, devido 

ao uso, mesmo cientificamente, do sentido conotativo do termo, que aproxima as pessoas 

em geral dos resultados (Warr, 2007, p.7-8).  

Além desses argumentos, Warr (2007) também questiona a “imparcialidade” de se 

adotar o termo “bem-estar” que, segundo ele, apresenta um entendimento do senso 

comum que contamina seu valor científico, tanto quanto o do senso comum sobre a 

felicidade. Conforme já mencionado, para ele, bem-estar no senso comum remete a uma 

ideia de “passividade” em relação à vida: “(...) well-being tends to imply in many cases a 

sense of positivity that is desirable but inert.” (Warr, 2007, p.8). 

Pode-se perceber que apesar da iniciativa de Diener, a intenção de apresentar um 

conceito rigoroso o suficiente para tratar da boa vida, da atividade excelente e daquilo 

que todos almejam não foi suficiente para evitar a polissemia que acompanha a palavra 

“felicidade”. Conforme Warr (2007) alerta, a polissemia da “felicidade” e do “bem-estar” 

representam risco para o estudo científico desse tema. É muito comum encontrarem-se 

diferentes definições sendo utilizadas, ora como sinônimos, ora como distintos nos artigos 

científicos. Tal fato potencialmente leva à fundação de um conhecimento falho, que 

acumula resultados sobre objetos distintos como se fossem sobre a mesma coisa (Warr, 

2007, p.407).  

O reflexo dessa polissemia, mesmo diante da intenção clara de buscar rigidez na 

construção do objeto de investigação, é o uso livre dos conceitos ora como semelhantes, 

ora como diferentes entre si (Bok, D., 2010; Bok, S., 2010; Gilbert 2006; Kingwell, 2000; 

Mathews & Izquierdo, 2009; McMahon, 2006, 2010; Schumaker, 2007; Thin, 2009; 

Weiner, 2008). 

 

I use the terms loosely, without clear definitions, and interchangeably, to signal the 

recognized difficulties of pinning down precisely what is being referenced. (Kingfisher, 2013, p.70) 

 



86 

 

 

 Além disso, pode-se identificar a ambiguidade de interesses diante de importantes 

publicações de dois emblemáticos pesquisadores da Psicologia Positiva. Seligman e 

Lyubomirsky, por exemplo, ao publicarem seus trabalhos na forma de livro, preferem 

utilizar o termo "happiness" ao invés de "well-being" como parte do título de seus livros 

(Flourish: A New Understanding of Happiness and Well-Being - and How To Achieve Them 

e The how of happiness: a scientific approach to get the life you want, respectivamente). 

 Conforme o resgate aqui apresentado parece indicar, a polissemia da felicidade 

continua operante nos estudos da Psicologia Positiva mesmo quando o conceito de “bem-

estar”, pouco referido no campo filosófico, é utilizado. Aqueles mesmos problemas 

enfrentados pelos filósofos em relação à variabilidade da felicidade, à dificuldade de se 

avaliar a vida como um todo e à definição do que tem mais importância para a vida 

continuam a interferir na definição dos conceitos científicos. 

 Aparentemente, tais problemáticas mostram-se uma “pedra no sapato” da 

iniciativa científica em relação à felicidade e ao bem-estar devido à dupla intenção de ter 

rigidez conceitual e permeabilidade na vida social. Ou seja, a tarefa da Psicologia Positiva 

exige, ao mesmo tempo, romper com o conceito “felicidade” para obter rigor e manter-se 

próximo a ele para alcançar a repercussão social desejada. Mais ainda, para se cumprir o 

rigor pragmático, parece ser necessário que se caia em um dos dois problemas já 

enfrentados na história da felicidade: ou, conforme Diener o fez, assume-se a avaliação da 

felicidade como toda a felicidade, caindo na “avowed happiness”; ou, conforme Ryff o fez, 

apresenta-se uma ideia do que seria a “vida boa”, produzindo (mais) um novo conceito 

arbitrário de felicidade. Em meio às publicações do assunto, é o bem-estar subjetivo de 

Diener que é mais referido e reproduzido, parecendo ter atendido melhor os anseios do 

campo.  

 De todo o modo, deve-se destacar que, seguindo à risca os avisos de Ryff e Diener, 

as pesquisas continuaram a ser realizadas apesar das inconsistências identificadas, sendo 

que muitas dessas continuam a ser tratadas como se não impactassem nas pesquisas. 

Nesse sentido, a subordinação do conceito ao método parece evidente: aquilo que pode 

inviabilizar a empiria da felicidade é deixado de lado. 



87 

 

 

  

 

Indivíduo e mundo para a Psicologia Positiva 

 

Ao modo da estratégia adotada no capítulo da Felicidade na Filosofia, mostra-se 

relevante evidenciar as concepções de ser humano e de mundo para a Psicologia Positiva. 

Desse modo, além de favorecer as comparações com aquilo que foi proposto pelos 

filósofos analisados, entende-se ser possível explicitar aquilo que está subjacente aos 

conceitos e às propostas de mensuração de felicidade fomentadas pela Psicologia Positiva. 

 

No longer do dominant theories view the individual as a passive vessel responding to 

stimuli; rather, individuals are now seen as decision makers, with choices, preferences, and the 

possibility of becoming masterful [and] efficacious. (Seligman & Csikszentmihályi, 2000, p.8) 

 

One cannot attain happiness by living solely in a world of fantasy; one must act to bring 

one’s vision into reality, into concrete, perceivable form. To quote Ayn Rand, “Happiness is that 

state of consciousness which proceeds from the achievement of one’s values”. (Locke, 2002, p.304) 

 

 Os dois trechos acima, escritos por relevantes autores da Psicologia Positiva, 

reforçam o argumento de que há uma ênfase no indivíduo enquanto sujeito autônomo e 

acrescentam a relevância na “eficiência” e no “empreendimento” de seus desejos. 

Diferentemente do entendimento de mundo de Platão, a harmonia não viria da natureza, 

mas daquilo que os Homens construírem. Enquanto na frase de Seligman & 

Csikszentmihályi é dada importância para a autonomia do indivíduo, na de Locke (2002) 

explicita-se o quanto a felicidade é fruto da ação e do estado interior apenas do indivíduo. 

De fato, conforme Wright (2013), Kingfisher (2013) e Christopher (1999) apontam, essas 

duas características (individualidade e ação) são centrais para a Psicologia Positiva.  

De certa forma, comparando essa análise com o que foi apresentado como 

objetivos da Psicologia Positiva, não parece surpresa que os indivíduos sejam concebidos 

como autônomos e iguais entre si. Se o propósito da área é circunscrever a felicidade e 



88 

 

 

proporcionar os meios para produzi-la na maior quantidade possível, é necessário 

entender todos os indivíduos como possuidores de uma mesma “coisa-felicidade”. Caso 

contrário, se a felicidade não for uma variável isolável ou se não for equivalente em todas 

as sociedades, a precisão da avaliação seria enormemente prejudicada.  

Na medida em que o sujeito da Psicologia Positiva é autônomo e isolável, é natural 

que Diener & Diener (1995) tenham encontrado uma relevante correlação entre a 

satisfação com a vida e o nível de individualismo de uma sociedade. Veenhoven (1999, 

p.176) ecoa esse entendimento ao escrever, como resultado da análise de diferentes 

pesquisas sobre felicidade: “individualistic society fits human nature better than a 

collectivist society does.” 

 Esse sujeito autônomo e isolável também é verificado na descrição do conceito de 

Psychological Well-Being de Ryff (1989, p.1071). Quando se analisa as seis categorias 

apresentadas pela autora, chama a atenção que apenas uma delas se refira à interação (a 

categoria “relações positivas com outros”). Contudo, na medida em que apenas os 

aspectos individuais dessa “relação positiva com os outros” são especificados, ou seja, as 

emoções produzidas no sujeito, é difícil afirmar qual a qualidade dessa interação. Por 

exemplo, a relação poderia ser de tipo instrumental, favorecendo apenas aquele que é 

avaliado, e ainda assim somar à felicidade. Não há uma categoria que apresente a 

influência do outro na construção de si. Já nas outras cinco categorias, “autonomia”, 

“propósito na vida”, “crescimento pessoal”, “auto aceitação” e “controle do ambiente”, 

fica claro que elas dizem respeito a aspectos essencialmente individuais. Sobretudo, a 

categoria “controle do ambiente” reforça a capacidade de o sujeito empreender 

mudanças concretas no mundo. 

 Wright (2013, p.25), por sua vez, identificou características semelhantes ao 

analisar o instrumento de avaliação proposto por Seligman, o Signature Strenghts Test. 

Conforme o autor explicita, nessa avaliação há uma mistura de resiliência militar (Valor e 

Bravura), confiança empresarial (Industria e Liderança) e aceitação política (Cidadania, 

Gratidão e Religiosidade), que remetem à capacidade de o indivíduo se desenvolver 

enquanto entidade isolada.  



89 

 

 

É possível entender melhor os dilemas da Psicologia Positiva através daquilo que 

Guba (1990) chamou de paradigmas positivista e pós-positivista. Para o primeiro, a 

realidade (ou o mundo “lá fora”) seria regida por leis naturais apreensíveis para o 

experimentador; quanto mais imparcial o pesquisador se mantiver, maior a probabilidade 

de ele compreender seu objeto. O resultado da pesquisa seria, então, uma “verdade” 

apolítica e amoral (Guba, 1990, p.20). Já o segundo paradigma, acrescenta a 

impossibilidade de se descobrir a “verdade” fundamental do mundo: poder-se-ia apenas 

se aproximar dela. Para esse paradigma, por mais que o ideal de descobrirem-se todos os 

segredos do mundo tenha sido deixado de lado, ainda há um caráter apolítico e amoral 

para a pesquisa científica, já que a “verdade”, mesmo que impossível de ser totalmente 

apreendida, ainda seria possível de ser ao menos parcialmente alcançada. A “verdade” 

ainda daria a direção a ser seguida; ainda haveria um caminho melhor do que os outros 

(Guba, 1990, p.23). 

Quando se resgatam os perigos que Ryff8 e Diener9 identificaram na missão de 

avaliar a felicidade, pode-se identificar que há um entendimento da impossibilidade de se 

desvendar todos os seus segredos. Ainda assim, deve-se continuar a busca para que se 

saiba cada vez mais sobre esse fenômeno, para que haja uma aproximação cada vez maior 

com a Verdade sobre a felicidade.  

Contudo, na contramão das expectativas do paradigma e das necessidades do 

método, quanto mais se investiga a felicidade, mais complexidade se acrescenta ao 

debate e mais difícil se torna circunscrevê-la a fim de mensurá-la. Os pesquisadores da 

Psicologia Positiva, tal quais os filósofos e pensadores ao longo da história, adotaram uma 

dentre distintas perspectivas para se estudar a felicidade ao mesmo tempo em que 

defendem tal perspectiva como universal.  

                                                 
8 This awareness that culture, history, ethnicity, class, and so on give rise to different, perhaps competing, 
conceptions of well-being (Coan, 1977) has been neglected in much prior theorizing in this domain. However, 
such recognition need not paralyze the scientific study of positive psychological functioning. (Ryff, 1989, 
p.1079) 
9 The particular structure of judged satisfaction with specific domains of one’s life undoubtedly depends on 
the culture and the way one’s life is structured. (…) Although no universal structure of domain satisfaction 
may emerge, perhaps a similar structure will be found for many cultures and groups because of their 
similarity. (Diener, 1984, p.545) 



90 

 

 

Como será indicado nas próximas seções deste capítulo, serão oferecidas mais 

evidências de que a empiria contemporânea da felicidade, ou o que pode ser entendido 

como Neoutilitarismo, necessita desconsiderar muitos aspectos centrais ao debate, não 

sem prejuízos, para utilizar seu método investigativo; para tomar a felicidade como um 

objeto passível de ser “descoberto”. Para tal serão apresentados os resultados de 

pesquisas intra e interculturais, as dificuldades para tratar dos valores humanos e a crítica 

à proposta de felicidade do principal proponente do Neoutilitarismo, entendida como 

“satisfação com a vida” (Veenhoven, 2004). 

 

 

As "descobertas" empíricas sobre a felicidade 

 

 Conforme relatado, o primeiro passo do estudo do bem-estar e da felicidade foi a 

partir de correlações, tais quais Wilson (1967) apresentou. Contudo, na medida em que os 

conceitos foram sendo melhor delimitados, mesmo com fundamentos questionáveis, os 

instrumentos de avaliação ganharam em complexidade, bem como os resultados que 

passaram a apresentar.  

 A partir de um grupo muito maior de dados e correlações (quando comparado com 

as últimas décadas do século XX), foi possível organizar as informações de modo 

explicativo mais consistente. Como amostra da grande quantidade de pesquisas 

relacionadas aos temas “felicidade” e “bem-estar”, pode-se citar o "The Oxford Handbook 

of Happiness" (David, Boniwell & Conley-Ayers, 2012), com mais de 1.000 páginas repletas 

de citações. Com tantos resultados, os pesquisadores sentiram-se prontos para explicar o 

porquê de certos eventos interferirem na  felicidade. 

Uma das primeiras explicações dizia respeito aos padrões de interferência das 

variáveis “positivas” no objeto de estudo. Essa explicação foi chamada de “analogia da 

vitamina”, utilizando como ilustração o efeito que algumas vitaminas têm no corpo 

humano. 



91 

 

 

Nessa analogia, são apresentadas duas diferentes formas de interferência das 

variáveis externas na felicidade. Na primeira forma, tal qual algumas vitaminas em nosso 

corpo, as variáveis teriam influência positiva limitada. Após atingir certo nível, a variável 

deixaria de ter qualquer interferência. McGregor & Little (1998) e Warr (2007, p.97) 

apresentaram exemplos deste tipo de interferência ligados à posse de bens materiais e à 

segurança social. Além desses autores, Easterlin (1974) e Diener & Oishi (2000) 

identificaram relação semelhante entre a felicidade ou o “bem-estar subjetivo” e a renda 

per capita. A partir de algo próximo a 11.500,00 dólares americanos anuais, a percepção 

que as pessoas têm de sua felicidade ou de seu bem-estar subjetivo deixa de se relacionar 

com o aumento de renda; acima desse montante, aquilo que se considera bom no 

presente e aquilo que se espera de bom para o futuro deixa de ser impactado 

significantemente pelo dinheiro. 

 No segundo tipo de interferência, conforme outras vitaminas, as variáveis externas 

influenciariam positivamente a felicidade e o bem-estar até determinado ponto e, após 

ultrapassá-lo, trariam efeitos prejudiciais. Variáveis que exemplificam essa dinâmica são 

aquelas ligadas ao estresse, ao desafio e ao controle do ambiente (Warr, 2007, p.96-97). 

No caso do estresse, conforme Cummins (2000) identificou, diante de situações que 

gerem pouco estresse, as pessoas tendem a se sentir desmotivadas ou entediadas, diante 

de situações que produzam alto estresse, sentem-se receosas e temerárias das 

consequências. Seria preciso encontrar uma faixa ótima de estresse. 

 Contudo, as análises e descrições dessas interferências externas mostraram-se 

menos relevantes do que se esperava e não fertilizaram a compreensão do conceito: a 

felicidade parecia se manifestar de formas distintas. Watson (2002, p.115) reforça que, 

em termos de eventos externos, não havia sido identificada uma regra clara sobre o que 

determinava quem era feliz ou infeliz. Algumas pessoas com poucas condições materiais 

ou que tinham recentemente vivido experiências desagradáveis manifestavam altos 

índices de felicidade. 

 

 People do not require all that much—in terms of material conditions, life circumstances, 

and so on—to feel cheerful, enthusiastic, and interested in life. Thus, one need not be young or 



92 

 

 

wealthy or have a glamorous, high-paying job in order to be happy. This, in turn, suggests that 

virtually anyone is capable of experiencing substantial levels of positive affectivity. (Watson, 2002, 

115) 

 

Ainda assim, pouco se questionou se o fenômeno estava sendo adequadamente 

avaliado. Os resultados das pesquisas, mesmo inconclusivos, não apontavam para 

necessidade de revisão, mas para a necessidade de teorias complementares que 

solucionassem alguns dos mistérios, como o porquê de a interferência dos eventos 

externos afetar por pouco tempo a felicidade. 

A teoria do set point ou adaptation levels (Headey & Wearing, 1992) é uma dessas 

tentativas que foi bem aceita pela comunidade científica interessada na felicidade 

(embora Headey (2012) apresente algumas incipientes evidências contrárias). Conforme 

Myers & Diener (1995) e outros (Headey & Wearing, 1992; Suh, Diener, & Fujita, 1996; 

Watson, 2000; Diener, Lucas & Oishi, 2002, p.67) escreveram, há um nível “normal” de 

felicidade para cada pessoa. As pessoas tendem a retornar para esse nível conforme se 

afastam temporalmente de eventos positivos ou negativos. Eventos como ganhar na 

loteria ou sofrer um acidente grave indicam interferir nos níveis de felicidade ou bem-

estar por aproximadamente dois anos (Lykken & Tellegen, 1996).  

Por mais que a dinâmica de retorno ao set point seja semelhante entre as pessoas, 

era preciso explicar por que as pessoas têm essa tendência de retorno ao mesmo patamar 

de felicidade e o porquê de algumas pessoas terem o nível “normal” maior do que o de 

outras. Quanto à razão para o retorno, a explicação mais reproduzida é a do hedonic 

treadmill (Pinker, 1997, p.389). Nela, defende-se o caráter evolutivo desse retorno: a 

redução da felicidade ao patamar anterior representaria a tendência humana a não se 

conformar com a situação atual, garantindo uma busca contínua por melhorias; o 

aumento da felicidade, por sua vez, representaria a capacidade de superar situações 

adversas como lutos.  

Ainda que se busque explicações como essa, em geral não se discute o quanto 

essas teorias interferem na própria compreensão da felicidade. Por exemplo, pode-se 

entender o retorno a um mesmo score na avaliação da felicidade como resultado de um 



93 

 

 

ajuste e uma acomodação das expectativas em relação à vida. Contudo, essa explicação 

implicaria em assumir a felicidade também como aquilo que Freud propôs, uma relação 

entre Ego e Ideal de Ego, e não como apenas a avaliação da vida. 

 Quanto ao porquê de as pessoas terem set points diferentes, a Psicologia Positiva 

resgata a publicação de Meehl (1975, p.299) sobre a capacidade hedônica de cada um. 

Para Meehl, algumas pessoas nascem com mais “suco da alegria” (joy-juice) no cérebro do 

que outras, interferindo decisivamente nas suas vidas. A partir dos estudos de Tellegen et 

al. (1988), que identificou a influência genética na felicidade, explicações mais refinadas 

sobre o funcionamento neurológico foram apresentadas. 

 Em vários de seus estudos, Tellegen (Tellegen et al. 1988) comparou os níveis de 

bem-estar em gêmeos dizigóticos e monozigóticos, criados juntos e separados. 

Percebendo grande semelhança nos níveis de bem-estar em gêmeos monozigóticos 

criados separados, Tellegen estimou que 40% da variabilidade das emoções positivas é 

determinado geneticamente (1988). Estudos como os de Kringelbach & Berridge (2010) 

passaram a oferecer as explicações para o “joy-juice” de Meehl (1975): a diferença viria 

dos níveis de atividade dopaminérgica no cérebro. Algumas pessoas seriam mais 

propensas a ativarem a área pré-frontal esquerda do córtex, relacionada com a produção 

de dopamina (Watson, 2002, p.112). Essa diferença justificaria o fato de algumas pessoas 

serem melhores do que outras para “enxergarem” o mundo de forma positiva e terem um 

"set point" maior. 

 Conforme Lyubomirsky (2008) calcula, retratando o “humor” da Psicologia Positiva, 

se a genética interfere em cerca de 40-50% nos níveis da felicidade e se os eventos 

externos interferem em cerca de 10%, há uma parcela considerável que ainda não foi 

explicada e que pode “estar sob o controle” das pessoas. 

  

(…) 40 percent of the differences in our happiness levels are still left unexplained. (…). 

Besides our genes and the situations that we confront, there is one critical thing left: our behavior. 

(Lyubomirsky, 2008, p.22) 

 



94 

 

 

Quanto à capacidade dos Homens de interferir na felicidade de modo duradouro, 

Snyder et al. (1991), Grob, Stetsenko, Sabatier, Botcheva, & Macek (1999) e Scheier & 

Carver (1992) deram um primeiro passo: identificaram quais níveis de esperança, 

expectativa de controle sobre o futuro e otimismo mostram correlação com os níveis do 

"set point”. Curiosamente, Watson (2002) sintetiza a importância desse resultado 

escrevendo não que a felicidade inclui, mas que ela depende tanto de quem se é, como do 

modo com que se pensa sobre a vida. 

 Pesquisas como essas incentivaram enormemente o estudo sobre transformações 

de “mindset” ou, em outras palavras, sobre a forma como as pessoas enxergam o mundo. 

Thayer (1996), Watson (2000) e Watson & Clark (1997) apontaram o quanto a prática de 

exercícios, a socialização e a interação com as pessoas tendem a produzir emoções 

positivas. Estas, por sua vez, interferirão no modo como enxergamos o mundo (Watson, 

2002, p.116).  

  

(…) happiness grows less from the passive experience of desirable circumstances than from 

involvement in valued activities and progress toward one’s goals. (Myers & Diener, 1995, p.17) 

 

Essas iniciativas de pesquisar quais ações concretas interferirão nos níveis da 

felicidade a partir de uma mudança “interior” se tornaram a “face” da Psicologia Positiva 

para o público amplo. Os livros já citados de Seligman e Lyubomirsky são dois exemplos. 

Mas é possível ir além das publicações. Há grande quantidade de cursos sobre como a 

Psicologia Positiva pode “ajudá-lo a ser mais feliz". 

O conceito de “flow”, construído por Csikszentmihályi (1975), ganhou grande 

repercussão na Psicologia Positiva e é outro conceito que interfere na felicidade. Flow 

consiste no estado emocional fruto de se envolver com atividades que levem à sensação 

de imersão completa naquilo que se faz. Exigência para o flow é que a atividade exija um 

nível “ótimo” das habilidades de uma pessoa. Se as exigências forem superiores a esse 

nível ótimo, a atividade será estressante em demasia; se as exigências forem inferiores, 

será uma atividade entediante. Ao igualar o desafio com a habilidade do indivíduo, é 



95 

 

 

possível que ele se sinta absorvido pela tarefa, entrando no estado emocional de flow. 

Para Csikszentmihályi, quanto mais vezes se estiver em flow, maior a felicidade. 

 

Viewed through the experiential lens of flow, a good life is one that is characterized by 

complete absorption in what one does (…) It is the subjective challenges and subjective skills, not 

objective ones, that influence the quality of a person’s experience. (Nakamura & Csikszentmihályi, 

2002, p.89-91) 

 

A relação entre flow e felicidade faz ressoar a ideia aristotélica de que a felicidade 

tem fim em si mesma e, consequentemente, só viria daquelas atividades que são 

realizadas sem se pensar em ganhos futuros. A diferença, contudo, é que enquanto 

Aristóteles enfatizou a qualidade da atividade realizada, Csikszentmihályi enfatizou o 

estado emocional. Este último, assim, acaba se aproximando mais dos utilitaristas na 

medida em que a vida boa seria o resultado de se sentir bem. 

Locke (2002), pesquisando a felicidade por um ângulo individualista (pautado na 

filosofia de Ayn Rand), apresentou a tese de que o que o atingimento de metas 

significativas possui um grande impacto nos níveis de felicidade de uma pessoa. Mas para 

que as metas não sejam um simples fenômeno passageiro, é possível desenvolver a 

capacidade de alguém ver mais valor nas tarefas que cumpre e também conhecer (e 

desenvolver) suas próprias habilidades, almejando desafios mais significativos (Locke, 

2002, p.299). 

Outros exemplos de resultados concretos sobre como potencializar a felicidade 

que "está sob nosso controle" são a prática de gratidão (Toepfer et al., 2011), o uso do 

dinheiro com outras pessoas ou no consumo de experiências ao invés do consumo de 

objetos (Aknin et al., 2012) e na prática religiosa (Headey, 2012). 

Deve-se ressaltar a ênfase naquilo que interfere na felicidade, entendendo-a como 

“índices de felicidade”. A gratidão e a prática religiosa, nesse sentido, não fazem parte 

necessariamente do fenômeno “felicidade”, mas na forma com que se manifesta a seu 

respeito, que é através de uma determinada avaliação da vida (geralmente a avaliação 

específica do prazer, sofrimento e da satisfação com a vida).  



96 

 

 

Parece muito simplista reduzir a felicidade a essas manifestações específicas. 

Nesse sentido, tratar de um set point da felicidade pode enganar e parecer que nada 

mudou na felicidade de alguém quando ela retorna para um mesmo patamar. Mesmo que 

não haja alterações no quanto de prazer, sofrimento e satisfação se avalie ter, é possível 

que alterações profundas tenham sido promovidas em aspectos que filósofos apontaram 

ser parte crucial da felicidade: mais momentos de contemplação; sentir-se mais próxima 

de Deus ou amando mais; estar mais engajada politicamente. Uma não alteração na 

avaliação da felicidade não significa que o fenômeno, que provavelmente abrange a 

avaliação, não tenha mudado. 

Há também outras teorias dentro da Psicologia Positiva, como a do endowment-

contrast, que se propõem a apresentar maior grau de complexidade e, inclusive, apontam 

para a fragilidade da ênfase na avaliação. No caso do endowment-contrast, a teoria parte 

de pesquisas como a de Fritz Strack e Nobert Schwarz, que indicam que simples 

manipulações, como ficar em um quarto desagradável ou responder sobre frequência de 

experiências amorosas recentes, levam a alterações no processo de avaliação da 

satisfação com a vida (Griffin & Gonzales, 2012, p.37). Essas pesquisas, portanto, indicam 

a volatilidade e a importância do contexto passado e presente na avaliação individual da 

satisfação. 

 

In other words, there seemed to be no single right answer to the question of how happy a 

person was: their true happiness - as measured by their response to a specific question at a specific 

time - "truly" did depend on the accessibility of memories and emotions, and the integration and 

interpretation of those accessible building blocks. (Griffin & Gonzales, 2012, p.37) 

 

Contudo, a partir desses achados experimentais, buscou-se não a relativização da 

avaliação da felicidade enquanto a própria felicidade, mas um modelo teórico que 

representasse o processo cognitivo subjacente a essa avaliação. Esse processo cognitivo 

seria, então, a própria felicidade (no caso, a satisfação com a vida). Propôs-se que o 

processo de avaliação da satisfação com a vida poderia ser explicado através da fórmula:  

 



97 

 

 

S = E₁ + E₂ - R₁₂ . D₁₂ 

 

De modo discursivo, essa fórmula equivale dizer que S (“satisfação”) é igual ao E₁ 

(“valor do evento presente”) somado ao E₂ (“valor do evento passado”); a esse resultado, 

se é subtraído o resultado da R₁₂ (“relevância do evento passado para o evento presente”) 

multiplicada pela D₁₂ (“diferença da experiência hedônica entre ambos os eventos”). As 

duas variáveis que contemplam evento passado não precisam se basear em um mesmo 

evento passado. Assim, por essa fórmula, pode-se entender que eventos passados podem 

ser utilizados estrategicamente para gerar maior ou menor valor positivo (endowment) 

para a experiência presente. Como os autores citam, uma experiência passada positiva 

pode ser utilizada para gerar uma memória afetiva positiva, ao mesmo tempo em que se 

utiliza uma outra experiência passada, esta negativa, para aumentar o contraste com o 

momento presente (Griffin & Gonzales, 2012, p.39).  

 Ao contrário do que é proposto pelos teóricos proponentes, parte da 

complexidade do endowment-contrast se apresenta apenas no discurso e não na 

operacionalização teórica. Por mais que a influência do social (e, portanto, a construção 

social) seja considerada como relevante, o modelo se apropria dessa influência dentro de 

outro campo de fundamentos, mais individuais e universalizantes. É ignorado tanto o 

papel do social na atribuição de valor às variáveis da fórmula quanto o caráter social da 

própria linguagem na definição daquilo que é "satisfação". Inclusive no próprio artigo, 

happiness, well-being e satisfaction são utilizados como intercambiáveis.  

Ao seu modo, a teoria do endowment-contrast mantém a ênfase do campo na 

avaliação da manifestação da felicidade. A avaliação da felicidade, ou aquilo que pode ser 

mensurado de modo semelhante entre diferentes pessoas, continua sendo central para a 

construção das teorias e para aquilo que se chama de felicidade.  

Conforme já destacado, deve-se considerar a diferença entre a avaliação da 

felicidade, a felicidade manifestada e a felicidade em si. O último inclui os outros dois, mas 

não se encerra neles necessariamente. Tomar a expressão como o todo do fenômeno 

implica em simplificá-lo. Contudo, diante dos objetivos da Psicologia Positiva e do método 



98 

 

 

adotado, não surpreende que se tenha abandonado a discussão sobre o fenômeno, 

campo de milenar debate. Caso contrário, se aumentaria a quantidade de conceitos de 

felicidade e se distanciaria da universalidade. Esse é, provavelmente, o principal motivo 

para o conceito de Diener ter mais repercussão do que o de Ryff, já que esta última 

assume a arbitrariedade. As consequências dessa simplificação, contudo, emergem de 

modo tanto mais problemático quanto mais abrangentes se tornam as pesquisas. 

 

 

As pesquisas interculturais 

 

 Como apresentado, a maioria das pesquisas sobre o bem-estar e a felicidade 

dentro da Psicologia Positiva visavam àquelas características mensuráveis que fossem 

comuns em todas as partes do mundo e para todas as pessoas. Contudo, as pesquisas 

interculturais, que teriam a capacidade de validar essa característica da teoria só foram 

realizadas e, mais ainda, só ganharam espaço dentro da Psicologia Positiva meia década 

depois da institucionalização da área, por volta de 2004.  

 O Handbook of Positive Psychology (2002), por exemplo, não inclui um capítulo ou 

artigo sobre diferenças culturais. O mais próximo disso que se aproxima é ao tratar 

questões relacionadas à relação entre pessoas, como a gratidão, o perdão e a 

proximidade. Ainda assim, mesmo deixadas de lado pelo mainstream da Psicologia 

Positiva, algumas pesquisas foram realizadas no sentido de identificar possíveis diferenças 

culturais em relação à felicidade e ao bem-estar. Como resultado, pode-se dizer que 

significativa diferença tem sido identificada, sobretudo na comparação entre países 

ocidentais e orientais (Tov & Au, 2012). 

Por exemplo, Suh et al. (1998) identificaram que auto-referências são menos 

relevantes para a felicidade em culturas coletivistas do que em culturas individualistas. 

Warr (2007, p.284), por sua vez, aponta que países coletivistas como China e Japão 

depositam grande ênfase na harmonia coletiva e no papel social. Já Uchida et al. (2004) 

assinalaram que enquanto na cultura euro-americana os elementos positivos e os 



99 

 

 

negativos são tidos em clara oposição, nas culturas do leste da Ásia eles são vistos como 

complementares. Reforçando essa diferença, Eid & Diener (2001) concluíram que 

americanos e australianos veem emoções positivas de forma muita mais desejável do que 

chineses. Essas duas últimas pesquisas indicariam uma grande diferença no elemento 

central da Psicologia Positiva: quão desejável é aquilo que se chama de “positivo”, mais 

ainda, coloca uma dúvida sobre a relação entre os prazeres e a satisfação com a vida.  

Se há uma diferença na compreensão daquilo que é positivo, provavelmente há 

também diferenças naquilo que se chama de “felicidade”. A expressão da felicidade não 

pode ser assumida como equivalente para todas as pessoas. É justamente para avaliar 

essa diferença que Oishi et al. (2013) compararam as definições de felicidade em 

dicionários de trinta países. Nesse estudo, os pesquisadores identificaram significativa 

diferença. Enquanto, por exemplo, em um dicionário turco "felicidade" é definida como: 

“The state of pleasure that comes from having attained all one’s longings completely and 

lastingly, prosperity, good fortune, felicity”, remontanto à ideia de satisfação de todas as 

necessidades; em um dicionário russo "felicidade" é definida como: “1. Success, luck. 2. 

Happy occasion, happy turn of events. 3. Said about state when one feels very good ("one 

feels" is implied, literally "when it is very good"). 4. Said about luck, good fortune that 

accompany someone.”, indicando um resgate da origem etimológica da palavra. Já no 

dicionário inglês Webster, Oishi et al. (2013) apontam que felicidade ganha uma definição 

focada no estado emocional interno positivo: “(a) a state of well-being characterized by 

relative permanence, by dominantly agreeable emotion ranging in value from mere 

contentment to deep and intense joy in living, and by a natural desire for its continuation; 

(b) A pleasurable or enjoyable experience.” 

Por meio de outros instrumentos, Tsai, Knutson & Fung (2006) avaliaram a 

diferença entre americanos e chineses. Ao avaliarem o estado emocional ideal para os 

cidadãos desses dois países, os autores concluíram que para os americanos os estados 

emocionais de excitação foram mais valorizados, enquanto que para os chineses, os 

estados mais ligados à calma receberam maior importância.  



100 

 

 

Além dos corriqueiros contrapontos entre a felicidade oriental e ocidental, uma 

série de estudos antropológicos relatam formas consideravelmente distintas de se explicar 

felicidade: entre os habitantes das montanhas de Gamo na Etiópia, a felicidade é 

inconcebível isoladamente, pertencendo, antes, ao grupo (Freeman, 2015); para os jovens 

membros da milícia em Guiné-Bissau, a felicidade é explicada em termos quase que 

exclusivamente da quantidade de prazer (Vigh, 2015); entre os membros da tribo dos 

Pintupi, na Austrália, felicidade é explicada em termos de afeição e cuidado recebidos pelo 

grupo e demonstrados aos outros; já para os integrantes da tribo dos Kuranko, em Serra 

Leoa, a felicidade (ou bem-estar, nesse caso) é apresentada como “dependent on an 

adjustment or balance between our sense of what we owe others and what we owe 

ourselves” (Jackson 2011: 195). Entende-se assim que tanto o entendimento corrente de 

felicidade quanto daquilo que a compõe possuem fortes evidências das diferenças entre 

culturas distintas. 

Considerando esses achados, Uchida & Ogihara (2012) tecem crítica aos 

instrumentos de mensuração da felicidade e do bem-estar. Como exemplo, os autores 

resgatam o resultado da aplicação do “Satisfaction with Life Scale” (Diener et al., 1985) 

nos Estados Unidos e no Japão. Para Uchida & Ogihara (2012) e Oishi (2010) não é à toa 

que os japoneses obtiveram uma média de score menor do que americanos já que esse 

instrumento confere grande importância para as conquistas pessoais, variável 

consideravelmente menos influente na cultura japonesa do que na americana. Os 

elementos do questionário “Satisfaction with Life Scale” não fazem parte da ideia 

“oriental” de bem-estar ou felicidade (Uchida & Ogihara, 2012, p.363). Uchida & Kitayama 

(2009) foram mais a fundo nessa diferenciação, indicando que para os americanos a 

felicidade trata de um estado positivo duradouro que deve ser alcançado individualmente, 

enquanto para os japoneses a felicidade trata de um momento interpessoal transitório e 

relativamente positivo, já que traz consigo consequências negativas.  

A própria ideia de um indivíduo autônomo, por sua vez, conforme Shweder & 

Bourne (1984, p.190) apresentaram, não pode ser considerada universal. Esses autores, 

ao compararem os conceitos de indivíduo nos Estados Unidos e na Índia, identificaram 



101 

 

 

que “the concept of an autonomous, bounded, abstract individual existing free of society 

yet living in society is uncharacteristic of Indian social thought”. Ullmann (1966, p.45) 

aponta que na Idade Média, o indivíduo só tinha relevância na medida em que era veículo 

por meio do qual Deus agiria. A autonomia e independência eram categorias muito 

distantes da existência das pessoas. Atualmente, no Japão, a palavra correspondente ao 

inglês self, jibun, indica que o eu não é isolável. Literalmente, jibun significa “”self-part” – 

a part of the larger whole that consists of groups and relationships” (Rosenberger, 1992, 

p.4). Após seu trabalho de campo na Nova Guiné, Read (1955, p.257) descobriu que os 

Gahuku-Gama se recusam a separar o indivíduo do contexto social ou a conferir valor 

moral independentemente do contexto social que ocupa. 

Como pesquisas interculturais indicam, a felicidade (ou o bem-estar) não seria um 

conceito universal, mas, ao contrário, se transformaria conforme os sentidos e valores 

centrais para cada cultura (Uchida & Ogihara, 2012, p.356; Christopher, 1999, p.144). 

Kingfisher (2013, p.69) sintetiza as críticas mais sutis dos autores até aqui destacados em 

uma mais incisiva: a abordagem científica em relação à felicidade seria “autocentrada”, 

transpondo a cultura Euro-americana para todos os países como se fosse universalmente 

válida. A aplicação de um mesmo instrumento de avaliação da felicidade em diferentes 

culturas produziria, assim, uma comparação frágil do fenômeno. Em artigo publicado no 

jornal britânico Independent, Benjamin Hols, jornalista dinamarquês, questionou o fato de 

a Dinamarca figurar como o país com maior índice de felicidade no mundo ao mesmo 

tempo em que possui altíssima taxa de suicídio e crescente xenofobia: "I'm not sure about 

these studies and I really wonder about the suicide rates in Denmark (...) I mean, is it that 

we're so happy we kill ourselves? I really wonder about that." (Taylor, 2006). 

Porém, de que outra forma poderia se chegar a um conceito universal, mensurável 

e produzível de felicidade? 

 Ainda, é importante notar que não são apenas as diferenças entre culturas que 

interferem na felicidade, mas há diferenças dentro de uma mesma cultura ao longo do 

tempo. Em outra seção da pesquisa de Oishi et al. (2013), foram apresentadas as 

transformações da definição do dicionário inglês Webster entre 1850 e 1961. Ao longo 



102 

 

 

desse período, os autores identificaram uma transição da felicidade entendida como sorte 

ou evento fortuito10 para uma definição mais relacionada com sensações positivas e 

pertencentes ao indivíduo11. Nessa última definição, o entendimento da felicidade como 

sorte passou a ser referida como uma definição arcaica. Além disso, Oishi et al. (2013) 

notaram diferença no uso da palavra “felicidade” entre os presidentes dos Estados 

Unidos, que passou de “felicidade enquanto bem coletivo”, para “felicidade enquanto 

bem individual”. 

 Uchida, Takahashi & Kawahara (2011) também identificaram uma mudança na 

avaliação da felicidade, mas como resultado de eventos naturais. Os autores aplicaram 

uma avaliação longitudinal antes e depois dos terremotos que atingiram o Japão em 2009. 

Na avaliação posterior, aqueles que respondiam ao questionário tendo em mente o 

terremoto apresentaram incremento da felicidade, enquanto aqueles que não estavam 

pensando no terremoto não apresentaram mudanças.  

 Em seu livro, Graham (2009) mostra o quanto as pessoas são influenciadas pelo 

contexto social em que vivem. Para a autora, o social se mostra como outro “balizador” 

para a felicidade que iria além do genético, conforme apresentado em Lykken & Tellegen 

(1996) e Tellegen et al. (1988). Graham parte do questionamento: o que justifica que 

pessoas no Afeganistão, em meio à guerra, se digam não apenas mais felizes do que 

pessoas na América Latina, mas acima da média mundial? E o que justificaria que os 

quenianos estejam tão satisfeitos com os cuidados públicos de saúde quanto os 

americanos? (Graham, 2009, p.118-124).  

 Para responder a essas perguntas, a autora lança mão dos instrumentos da própria 

Psicologia Positiva, como os estudos até aqui mencionados, para mostrar a influência de 

                                                 
10 “The agreeable sensations which spring from the enjoyment of good; that state of a being in which his 
desires are gratified by the enjoyment of pleasure without pain; felicity; but happiness usually expresses less 
than felicity, and felicity less than bliss. Happiness is comparative. To a person distressed with pain, relief 
from that pain affords happiness; in other cases, we give the name happiness to positive pleasure or an 
excitement of agreeable sensations. Happiness therefore admits of indefinite degrees of increase in 
enjoyment or gratification of desires. Perfect happiness, or pleasure unalloyed with pain, is not attainable in 
this life.” 
11 “(a) a state of well-being characterized by relative permanence, by dominantly agreeable emotion ranging 
in value from mere contentment to deep and intense joy in living, and by a natural desire for its continuation; 
(b) A pleasurable or enjoyable experience”. 



103 

 

 

algumas variáveis na felicidade. Ela indica que a taxa de criminalidade de uma nação 

interferirá negativamente na felicidade, mas terá menos influência quanto mais dela 

existir. Muito provavelmente, ao se sofrer um assalto em um país com baixa taxa de 

criminalidade, esse evento, por ser excepcional, terá influência intensamente negativa na 

felicidade; por outro lado, ao se sofrer um assalto em um país com alta taxa de 

criminalidade, a influência desse evento será pequena na felicidade já que será comum. A 

mesma lógica foi identificada pela autora para as variáveis “obesidade” e “corrupção” e a 

lógica oposta para “liberdade” e “democracia”. Por fim, a autora aponta para a influência 

que o cenário social do novo país terá na felicidade de um imigrante. Segundo ela, cerca 

de seis meses após mudar de país onde vive, os parâmetros para avaliação da felicidade já 

se tornam mais próximos ao da média do novo país (Graham, 2009, p.155-158). 

 Deve-se entender, assim, que os parâmetros para atribuir valor aos fenômenos ou 

objetos se transformam conforme mudanças sociais ocorrem (por exemplo, na política ou 

por decorrência de desastres naturais). Aquilo que as pessoas definem como mais 

importante para a felicidade é passível de transformação. 

 Uchida & Ogihara (2012, p.362), ressaltando a complexidade de se considerar a 

influência social, escrevem: 

 

Most cultural psychological research has examined mainstream behaviors or emotions 

within cultures. However, culture itself is not a static object; rather, it is a dynamic system that 

inherently contains individual variance within a culture. Thus, some people display behaviors that 

are not consistent with mainstream cultural values. 

 

Essa consideração direciona a atenção para o problema que é a avaliação de um objeto 

sujeito a influências da sempre em transformação cultura. 

  

 

Os valores e a avaliação da felicidade 

 



104 

 

 

 A relatividade da felicidade fica patente não apenas na análise dos conceitos e dos 

resultados das pesquisas, mas também na análise dos próprios instrumentos de avaliação. 

Kingfisher (2013, p.73) identifica, por exemplo, problemas em questões como “Taking it 

all together, how satisfied or dissatisfied are you with your life-as-a-whole these days?”, 

comuns em pesquisas de grande abrangência como do Instituto Gallup12 e de World 

Database of Happiness13. Para o autor, a expressão “taking it all together” (que poderia 

ser traduzida como “considerando tudo”), permite diferenças gritantes, dependendo de 

aquele que responde acreditar em vida após a morte ou ter crenças religiosas. Ainda, a 

expressão “satisfied or dissatisfied” (satisfeito ou insatisfeito) também deixam em aberto 

os critérios para avaliação da vida. O autor vai além: 

 

And what does it mean for someone in, say, a village in Samoa, to be asked this question by 

someone with a clipboard or tape recorder? Are the interviewer and respondent having dinner 

together? Are they in the middle of what we commonly call an “interview”? What does an 

“interview” mean in Samoa? My point here is that we need to carefully attend to how questions 

about subjective well-being are asked – in what context and of whom – and how they might be 

interpreted. (Kingfisher, 2013, p.73) 

 

 Veenhoven (2012, p.8) identificou, também, que as auto-avaliações de felicidade 

tendem a ser um pouco mais favoráveis quando realizadas em entrevistas do que quando 

realizadas anonimamente. Graham (2009), por sua vez, identificou que, dependendo de 

como a questão sobre felicidade é formulada, pode-se induzir uma maior consideração da 

renda na resposta. Essa diferença fez com que Easterlin (1974) e Stevenson & Wolfers 

(2008) chegassem a conclusões distintas. O primeiro concluiu que haveria uma correlação 

entre felicidade e renda apenas até certo ponto (cerca de 1.000,00 dólares americanos 

mensais). Já o segundo grupo de autores concluiu que há sim uma correlação constante 

entre renda e felicidade.  

Para Graham (2009), os diferentes resultados são consequência das questões nas 

quais os autores se baseiam. Easterlin (1974) se baseou em questões do World Values 

                                                 
12 http://www.gallup.com/home.aspx  
13 http://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/ 



105 

 

 

Survey e do Eurobarometro, que utilizam perguntas como “how happy are you with your 

life?” ou “how satisfied are you with your life?”, com respostas variando de “not at all” até 

“very” em uma escala de quatro ou cinco pontos. Já Stevenson & Wolfers (2008) 

basearam-se em questões do Gallup World Poll, que adota questões do tipo “melhor vida 

possível”, como: “please imagine a ladder with steps from zero to ten, if the higher the 

step, the best possible life, on which step of the ladder to you personally feel you stand?”. 

Ao testar os dois modelos de questões para sua correlação com renda, a autora 

identificou que questões do tipo “melhor vida possível” possuem correlação 

consideravelmente maior. 

Conforme as situações expostas parecem indicar, a avaliação rigorosa da felicidade 

parece ser um objetivo ainda distante. Uma das principais dificuldades nessa busca é a 

escassez de axiomas do campo, constituído por teorias contraditórias e conceitos vagos, 

que torna difícil ou até impossível a formulação de hipóteses claras e precisas. Desse 

modo, as representações comportamentais, essenciais para a criação de um teste, 

mostram-se frágeis, mantendo os conceitos no campo da metafísica (Cronbach & Meehl, 

1955; Anastasi, 1986). Se parece haver um consenso no The Oxford Handbook of 

Happiness de que o instrumento formulado por Diener oferece melhores condições para 

pesquisa, o conceito de felicidade (ou bem-estar subjetivo) continua definido de modo 

muito impreciso. 

Nesse cenário, em que a validade do teste (se ele avalia, de fato, o que se propõe a 

avaliar) mostra-se o empecilho central, vale o aviso formulado por Pasquali (2007, p.996): 

“o problema não é descobrir o construto a partir de uma representação existente (teste), 

mas sim descobrir se a representação (teste) constitui uma representação legítima, 

adequada, do construto." Esse parece ser, justamente, o problema central para a 

Psicologia Positiva: reduzir o objeto àquilo que se ajusta ao método empírico. Tomar a 

felicidade manifestada como toda a felicidade é cair no problema referido por Pasquali. 

 Conforme Walker & Kavedẑija (2015) escrevem, a natureza desse debate sobre a 

validade da avaliação da felicidade tem origem na forma com que são entendidos os 

valores humanos, como variáveis (pluralismo) ou subordinados a um único valor 



106 

 

 

(monismo). Mais especificamente, discute-se se há um valor central que governa todos os 

outros, o que, para a discussão da felicidade equivale a debater se há uma finalidade 

comum a todos os Homens que possa ser chamada de felicidade. Se houver um valor 

central que governe todos os seres humanos, então a avaliação da felicidade será possível.   

 No campo de discussão sobre valores, aponta-se para duas principais posições 

opostas. Monistas, como Dworkin (2011), defendem que os múltiplos valores que se 

expressam em diferentes sociedades trabalham harmoniosamente em prol de um 

semelhante e mais relevante valor. A Psicologia Positiva busca, através de seus 

instrumentos, chegar a esse meta-valor. Pluralistas, como Robbins (2013) e Berlin (1969), 

por outro lado, vão defender que há uma variedade de valores que estarão em conflito no 

interior de uma pessoa e entre pessoas. A questão central, para essa segunda posição, 

não seria a busca pelo valor preponderante, mas pela forma como se negocia o conflito 

entre valores distintos. Tratar dos valores, assim, faz necessário que se considere tanto o 

indivíduo como o social, tanto a hierarquia de valores interna à pessoa como o modo com 

que essa hierarquia é negociada entre pessoas. Nesse sentido, é relevante ampliar o 

espectro da discussão do campo da Psicologia para outros campos, como a Sociologia. 

 Durkheim (1974, p.81–82) é um dos que argumentam em prol do pluralismo dos 

valores. Para ele, "value presupposes appreciation by an individual in relation with a 

particular sensibility. What has value is in some way good; what is good is desired, and all 

desire is a psychological state. Nevertheless the values under discussion have the 

objectivity of things." O que garante, para ele, a transição da avaliação individual para a 

discussão objetiva sobre como satisfazer os valores é o processo coletivo. Durkheim 

(1974, p.90-94) afirma que o valor atribuído a algo derivará de sua relação percebida com 

um certo ideal. Esse ideal, por sua vez, é construído socialmente em cada grupo a partir de 

rituais e momentos de entusiasmo coletivo. São nesses mesmos momentos, também, que 

se definem algumas formas concretas sobre como satisfazer esses ideais. 

 Weber (1946, p.147) acrescenta ao pluralismo de Durkheim a percepção de que 

existem inúmeros e distintos valores em uma mesma sociedade e que tais valores estão 

destinados ao conflito como “warring gods”. Em análise mais recente e conciliadora entre 



107 

 

 

monistas e pluralistas, Dumont (1986) escreve que valores muitas vezes conflitantes 

tendem a ser realizados em domínios sociais (ou contextos) distintos. Com essa proposta, 

Dumont defende a ideia de que, apesar do conflito inevitável, busca-se a praticidade do 

monismo no dia-a-dia. Separar os comportamentos relativos a valores antagônicos em 

diferentes esferas da vida social serviria para aumentar a previsibilidade do 

comportamento coletivo e também para diminuir os sofrimentos decorrentes do conflito. 

Por exemplo, valores econômicos e coletivos, que poderiam entrar em contradição, 

seriam satisfeitos cada um em seu específico espaço social: valores econômicos seriam 

satisfeitos no mercado de trabalho enquanto valores coletivos no âmbito familiar.  

Lambek (2008, p.147) acrescenta uma interessante análise à discussão sobre 

valores. Segundo o autor, a busca por um meta-valor, que subordine todos os outros, 

sempre fez parte da civilização ocidental moderna. E, nesse processo histórico, as defesas 

por potenciais meta-valores são intercaladas com teorias ou descobertas que 

demonstram a relatividade desse meta-valor. Ou seja, a história de busca por 

universalidade, segundo Lambek, é cíclica. Estaríamos, portanto, justamente em um 

momento de busca por um meta-valor por meio da pesquisa sobre felicidade. 

Considerando a proposta de Dumont, pode-se entender que esse meta valor ou a 

apresentação de um conceito universal de felicidade é capaz de proporcionar utilidade 

prática mesmo que não seja teoricamente consistente. Ainda assim, até que ponto faz 

sentido sacrificar o rigor teórico em prol de utilidade prática?  

Quando parece haver, na ontologia da felicidade, mais evidências que suportem o 

pluralismo dos valores humanos, a busca por sua parcela universal parece ser um ideal 

não apenas impossível de ser alcançado, mas que também parece gerar mais confusões 

do que clareza. Se pequenas mudanças nas expressões utilizadas em questionários geram 

resultados diferentes na avaliação da felicidade; se as próprias expressões utilizadas em 

instrumentos não fazem sentido para algumas culturas; se os principais instrumentos são 

compreendidos de forma diferente em culturas distintas; e se os principais teóricos 

divergem quanto àquilo que é felicidade, parece difícil aceitar uma defesa por sua 

unidade. 



108 

 

 

 Ainda assim, há movimentos, como o neoutilitarista14, que defendem ser não 

apenas possível, mas necessário que se persiga o conceito universal e mensurável de 

felicidade. Se o conceito oferece complexidades demais para universalizá-lo, deve-se 

simplificá-lo até que tal empreitada torne-se possível. E, ao contrário do que foi 

apresentado sobre o campo da Psicologia Positiva, as argumentações, nesse caso, são 

mais explícitas.  

 

 

A felicidade enquanto "satisfação com a vida" 

 

Veenhoven (2004), um dos principais defensores do Neoutilitarismo, resgata o 

interesse de Bentham, de aproximar a ciência do Estado ao afirmar que a felicidade deve 

ser o norte dos governos. Atualizando o pensamento de Skinner, Veenhoven defende que 

não estamos próximos de conhecer a felicidade, nós já a conhecemos suficientemente 

bem para produzirmos a "fábrica da felicidade" sonhada por Bentham. 

 Veenhoven (1997) aponta que não é à toa que a felicidade norteou e continua 

norteando as ações de filósofos, cientistas e políticos: esse é um conceito central aos seres 

humanos. Dada essa importância, se está ao alcance dos políticos promovê-la, é um dever 

ético fazê-lo. Ele escreve: “One of the goals of social policy is to create greater happiness 

for a greater number.” (Veenhoven, 1997, p.29). Aproximar o conceito de felicidade 

explicitamente à atuação dos governos é consideravelmente diferente daquilo que o 

campo da Psicologia Positiva vinha fazendo. À exceção de Veenhoven, o discurso dos 

demais autores do campo procurou manter uma distância segura daquilo que seria função 

dos governos. Essa seria uma estratégia para se promover a neutralidade da pesquisa. 

                                                 
14 A separação entre Neoutilitarismo e Psicologia Positiva não é feita oficialmente em artigos ou livros e foi 
adotada aqui como estratégia de organização. Mas deve-se notar que essa escolha não é fortuita. O 
pesquisador emblemático do Neoutilitarismo, Veenhoven, fez sua pós-graduação em Psicologia e 
explicitamente compartilha das mesmas intenções que o campo da Psicologia Positiva, fazendo uso de 
resultados de estudos formalmente classificados como pertencentes à Psicologia Positiva. Contudo, como 
será indicado, há diferença central na argumentação desse campo, sobretudo no quão explicitamente os 
pressupostos são apresentados. 



109 

 

 

Contudo, Veenhoven reverbera as ideias de Bentham ao defender que, sendo a felicidade 

um meta-valor, não se perderia a neutralidade científica ao defender sua aplicação na 

política. 

 Para o autor, a razão pela qual Bentham e outros pensadores não foram capazes 

de promover a felicidade por meio da política ocorreu por dois fatores: a estatística ainda 

pouco desenvolvida e a dificuldade em compreender o conceito. Ainda assim, mesmo 

"impossibilitada" de se guiar por seu principal conceito, a sociedade foi capaz de progredir 

e combater o “blatant evil: ignorance, illness and poverty” (Veenhoven, 1997, p.30). Foi 

graças a esse desenvolvimento que a ciência se aprimorou ao ponto de ser, atualmente, 

capaz de oferecer subsídios para a produção da felicidade. 

 Quanto à polêmica em torno do conceito, ou o que Veenhoven chamou de “Torre 

de Babel”, o autor destaca como principal erro confundir-se aquilo que é condição para a 

felicidade com aquilo que é a própria felicidade (Veenhoven, 1984, p.18). De modo 

questionável, Veenhoven cita como exemplo Aristóteles, pois este escreveu mais sobre a 

vida boa, a qual levaria à felicidade e não sobre a felicidade em si. O problema principal, 

no entendimento de Veenhoven, é que, ao se falar sobre a “vida boa”, inevitavelmente 

seria necessário apresentar um ideal de vida e uma prescrição. Assim, tal qual os 

expoentes da Psicologia Positiva, mas com argumentação consideravelmente distinta, 

Veenhoven articula um conceito em que a felicidade (em si) é reduzida à sua 

manifestação, ou seja, àquilo que é avaliado. Deixa-se de lado a "torre de babel" que é o 

processo reflexivo (consciente ou não) prévio ao sentir, que seria, em termos aristotélicos, 

a construção da ideia de uma vida boa.  

 Como o próprio autor destaca, a confusão sobre a ausência de um conceito 

adequado de felicidade não significa que seja impossível encontrar um conceito 

suficientemente operacionalizável.   

 

Yet this is no reason for closing the subject. It should rather be an inducement to construct 

a workable concept. (Veenhoven, 1984, p.4) 

 



110 

 

 

 De maneira sutil, Veenhoven apresenta uma necessidade para seu conceito de 

felicidade e que constituiria seu ponto de partida: é necessário que ele seja bem 

delimitado, universalizável e, consequentemente, mensurável. Mais ainda, no ponto de 

vista do autor, se tal empreitada se mostrar impossível, seria necessário revisar muitas das 

bases sobre as quais a sociedade ocidental-moderna se sustenta. 

 

If this is all true, [the disagreement regarding happiness,] there is little sense in trying to 

promote happiness. This inference is an issue in several longstanding social debates which are at the 

heart of our ideological system. If happiness is relative indeed, there is something wrong with 

current beliefs and moral convictions. (Veenhoven, 1991, p.7) 

 

Para o autor, se felicidade é “algo”, ela é necessariamente um objeto que existe por si só e 

pode ser investigada empiricamente. As condições para a felicidade podem mudar em 

alguns casos, como a condição de ter uma casa grande ou pequena, ser casado ou não, 

mas a felicidade em si será comum a todas as pessoas. Até mesmo as condições para a 

felicidade serão, para Veenhoven, universais em muitos casos. Um exemplo de 

universalidade das causas da felicidade seriam as condições para satisfação de 

necessidades básicas, como: fome, sede e segurança, que diversos teóricos motivacionais 

propuseram (Veenhoven, 1984, p.7; p.385).  

Mas qual é essa felicidade que atende aos critérios expostos pelo autor? A forma 

com que Veenhoven delimita a felicidade é através de uma matriz com quatro quadrantes 

(ou categorias) na qual organiza os diferentes conceitos já propostos. Essas quatro 

categorias variam em relação a dois contínuos: Fato e Oportunidade; Interno e Externo. 

O conceito de felicidade pode tratar de eventos que tenham acontecido (fato) ou 

de eventos que podem acontecer (oportunidade); pode tratar daquilo que acontece 

dentro do indivíduo (interno), como suas capacidades, ou fora do indivíduo, no ambiente 

(externo). Assim, na combinação dos dois continuums, tem-se quatro quadrantes que 

encerrarão, de forma binária (ou é ou não é), alguns entendimentos de felicidade. Alguns 

desses entendimentos abordarão aspectos relacionados com (1) Oportunidades Externas, 

que seriam algo como o quanto determinado contexto é favorável à vida feliz. Outra 



111 

 

 

categoria abordada é a das (2) Oportunidades Internas, que incluem as habilidades de vida 

ou capacidades de alguém para ser feliz. Os (3) Fatos Externos constituem a terceira 

categoria e dizem respeito à utilidade percebida por outras pessoas que a vida de alguém 

tem. Para Veenhoven (2012), essas três categorias são normativas e acabam utilizando 

critérios externamente acordados para serem determinadas. Para um conceito de 

felicidade objetivo como o que pretende, essa “unilateralidade” minaria qualquer 

empreitada. Contudo, há uma outra categoria, a dos (4) Fatos Internos, que atende suas 

pretensões. Essa categoria seria referente à “avaliação subjetiva da vida”  

 

Gráfico 1. Matriz de Veenhoven (1984) sobre as formas de felicidade 

 

 Para Veenhoven, uma avaliação subjetiva da própria vida é uma atividade que 

depende somente de alguém e seria a forma mais direta de se avaliar a felicidade, que, 

para ele, é um conceito individual. Deixar que outros apresentem aquilo que é mais 

importante para si ou que avaliem a vida alheia seria uma via mais propensa a distorções 

e erros empíricos (que equivaleria à categoria número 3 de sua matriz). 

 Chama a atenção que as quatro categorias propostas por Veenhoven, devido à 

rigidez, sejam isoladas umas das outras e não permeáveis. Esse caráter binário parece 

facilitar a construção teórica, mas se distanciar daquilo que a experiência indica: o quanto 

a avaliação subjetiva (interna) e presente (fato) da felicidade é influenciada pela 

expectativa do futuro (oportunidade interna e externa)? É possível sentir ou pensar algo 

em relação à vida separadamente da perspectiva temporal? Retomando a filosofia de 

Aristóteles, aquilo que diferencia os Homens dos animais e deuses é justamente a 

temporalidade, a necessidade de desenvolvimento contínuo. Há sempre potencialidades a 

Fa
to 4. Fato Interno

(Avaliação subjetiva da vida)

3. Fato Externo

(Utilidade percebida sobre a vida 

de alguém)

O
p

o
rt

u
n

id
ad

e

2. Oportunidades Internas

(Habilidades de vida)

1. Oportunidades Externas

(Quanto o contexto é favorável?)

Interno Externo



112 

 

 

serem desenvolvidas; há sempre mais a se fazer (no futuro). Ainda, Santo Agostinho 

reforçou a temporalidade da felicidade ao apresentar a esperança de se estar com Deus 

(no futuro) como central. Só com essa esperança se poderia viver da melhor forma: 

amando todas as coisas por conterem Deus.  

 Além disso, como se separar em absoluto aquilo que acontece dentro do indivíduo 

daquilo que acontece fora dele; como se separar a avaliação que o indivíduo faz de sua 

própria vida (fato interno) daqueles critérios utilizados por outros para avaliá-lo (fato 

externo)? Como o próprio Veenhoven escreve, quando a avaliação da felicidade é feita 

presencialmente, por entrevista, há uma tendência do score médio ser maior quando 

comparado com formulários em papel; quando a entrevista é conduzida por uma pessoa 

em cadeira de rodas, há uma tendência das pessoas que gozam de boa saúde 

manifestarem maior score na avaliação de sua felicidade. 

 De qualquer forma, o autor não se atém a esses questionamentos e segue seu 

raciocínio expondo que a avaliação da própria vida (“estou satisfeito com minha vida?”) é 

natural para a grande maioria das pessoas. Prova disso seria o fato de que menos de um 

por cento dos respondentes de questionários sobre felicidade, bem-estar ou satisfação 

com a vida afirma “não saber” avaliar sua própria situação e que poucas pessoas não 

estariam aptas a respondê-los. 

 

One cannot say whether a person is happy or not if he is intellectually unable to construct 

an overall judgement. Thus the concept cannot be used for animals, little children and mentally 

retarded people. Similarly it does not apply to people who simply never thought about the matter. 

(1984, p.22-23) 

 

Deve-se ressaltar que há diferenças que se impõem entre "responder a pergunta" e ter 

"familiaridade com a pergunta". Pode-se, por exemplo, responder uma pergunta 

matemática sem que se tenha respondido a ela no passado; pode-se responder uma 

pergunta sobre a existência ou não de Deus sem que se tenha uma resposta bem 

elaborada para ela. Se a pergunta "estou satisfeito com minha vida?" é familiar ou não 

poderia ser verificado de outras formas, como pelo tempo necessário para responder a 



113 

 

 

questão. Ainda assim, ainda ficaria a questão: o que significa considerar a pergunta como 

familiar? Ser familiar significaria que a pergunta se refere a um conceito rigoroso? 

 Sem abordar diretamente a implicação desses questionamentos para sua 

construção teórica, Veenhoven (2012, p.71) faz a ressalva de que a subjetividade 

envolvida na felicidade a leva a ser avaliada, a cada vez, de forma distinta. A avaliação 

mudará com o tempo, entre pessoas, de acordo com as situações externas e dependendo 

da forma como a avaliação é feita. Ainda assim, apesar das oscilações da avaliação pontual 

de alguém e de acordo com o método adotado, Veenhoven (2012) defende que uma 

amostra grande e o uso de diferentes instrumentos de avaliação da felicidade, com 

diferentes enunciados e métodos de aplicação, serviriam para amenizar essas variações e 

obter um dado relevante para guiar decisões políticas. Desse modo, obter-se-ia a média 

das avaliações da felicidade, que seria o melhor indício para se acompanhar o progresso 

de um Estado. 

 Mas, Veenhoven (2012) argumenta: não é qualquer tipo de avaliação subjetiva que 

interessa ao intuito político de melhorar a sociedade. Por essa razão, o autor divide os 

tipos de avaliação subjetiva em uma nova matriz com quatro categorias de acordo com 

dois contínuos, Aspectos da Vida ou Vida como um Todo; Satisfação Passageira ou 

Satisfação Duradoura. A avaliação subjetiva pode se referir, portanto, à uma parcela da 

vida, como a vida familiar ou profissional (Aspectos da Vida), ou à vida como um todo 

(Vida como um Todo); ela pode considerar sentimentos fulgazes (Satisfação Passageira) ou 

mais duradouros (Satisfação Duradoura). 

 As duas categorias (1 e 2 no Gráfico 2 a seguir) que dizem respeito à avaliação de 

algum Aspecto da Vida (ou alguns deles) não teriam o impacto necessário para a política, 

sendo de responsabilidade de instituições específicas: a avaliação da satisfação com o 

trabalho (que seria um aspecto da vida) interessaria à instituição na qual tal pessoa 

trabalha. Da mesma forma, as duas categorias (2 e 3 na Tabela 2 a seguir) relacionadas à 

Satisfação Passageira também seriam de pouco impacto para esse tipo de investigação da 

felicidade. De nada adiantaria saber que alguém está extremamente feliz em um 

específico momento, mas que em 99% do tempo está infeliz. Mais importante, tal como 



114 

 

 

os utilitaristas pretendiam, é compreender toda a cadeia causal da felicidade, que inclui 

suas transformações ao longo do tempo e seu impacto em outras pessoas. Assim, apenas 

uma das quatro categorias, a 4 no Gráfico 2 a seguir, seria de interesse do cientista 

neoutilitarista, que é a “Vida como um Todo e Satisfação Duradoura”. 

 

 

Gráfico 2. Matriz de Veenhoven (1984) sobre as formas de avaliação subjetiva da vida 

 

 Do mesmo modo que na matriz anterior, pode-se questionar a validade de se 

traçar uma divisão tão brusca entre as quatro categorias: quanto que cada "esfera" da 

vida de alguém interfere no todo ou, então, a combinação de quais esferas é mais 

pertinente para a avaliação subjetiva? Ainda, o quanto que a satisfação duradoura é 

influenciada por satisfações passageiras vividas e pela expectativa de futuras satisfações 

passageiras? Para os filósofos hedonistas, incluindo Bentham, todas as avaliações, mesmo 

aquelas mais complexas, poderiam ser reduzidas à sua relação com os prazeres. Ou seja, a 

satisfação duradoura nada mais seria do que um agrupamento de satisfações passageiras.  

 Ao afunilar o interesse à apenas uma das quatro categorias, Veenhoven (2012, 

p.68) reduz a possibilidade de distintas interpretações para as perguntas formuladas e 

direciona os resultados àquilo que acredita ser mais funcional para seu propósito. Ele 

troca complexidade por operacionalidade. Isso lhe permite, enfim, definir felicidade: 

"Overall happiness is the degree to which an individual judges the overall quality of his/her 

own life-as-a-whole favorably. In other words: how much one likes the life one leads." 

(2012, p.16). Felicidade, tal como para outros pensadores da Psicologia Positiva, é definida 

V
id

a 
co

m
o

 u
m

 t
o

d
o

4. Satisfação duradoura com a vida 

como um todo

3. Satisfação passageira com a 

vida como um todo

A
sp

ec
to

 d
a 

vi
d

a

2. Satisfação duradoura em algum 

aspecto da vida  

1. Satisfação passageira em algum 

aspecto da vida

Satisfação duradoura Satisfação passageira



115 

 

 

como a avaliação do fenômeno, explicitada pelos verbos “julgar” e “gostar” (judges e 

likes), e não como o fenômeno em si. 

 Para essa avaliação da “Vida como um Todo” e que contemple a “Satisfação” ao 

longo do tempo (duradoura), Veenhoven aponta que utilizamos duas fontes de avaliação 

que se complementam, uma afetiva e outra cognitiva (1984, p.25): o hedonic level of 

affect e o contentment.  

 

Hedonic level of affect is the degree to which the various affects a person experiences are 

pleasant in character. (…) Contentment is the degree to which an individual perceives that his 

aspirations are being met.  (1984, p.25-27) 

 

Conforme já indicado, é problemático para a teoria de Veenhoven permitir que a 

avaliação afetiva, muito volátil, seja considerada em seu aspecto passageiro. Ao, contrário, 

seria preciso contemplá-la naquilo que ela influencia ao longo do tempo. Por essa razão, a 

avaliação da felicidade não deveria incluir perguntas específicas sobre emoções 

passageiras, ao contrário da proposta de Diener (1984) com a avaliação do Bem-Estar 

Subjetivo. Chama a atenção que, ao defender esse tipo de procedimento, o próprio 

Veenhoven esteja admitindo que as categorias de sua matriz não são tão bem separadas: 

considera-se natural que a avaliação cognitiva (satisfação duradoura) seja influenciada 

pelos afetos (satisfação passageira). 

 Definida a felicidade e aquilo que a constitui, Veenhoven (1997) antecipa-se a 

possíveis críticas ao seu estudo. Uma de suas defesas diz respeito à diferença semântica 

da palavra “felicidade” em distintos idiomas. Quanto a isso, ele apresenta pesquisas em 

que compara, em diferentes países, o score que cada pessoa atribuía para três conceitos 

diferentes apresentados pelas pesquisas do Instituto Gallup: felicidade, satisfação com a 

vida e melhor vida possível (Veenhoven & Ouweneel, 1991, p.3). O resultado obtido foi 

que a ordem de importância entre esses três conceitos variou muito pouco nos diferentes 

países, indicando atribuição de importâncias similares independentemente das diferenças 

de idioma. Porém, não se avaliou se, além da ordem de importância, o sentido dos três 

conceitos se manteve estável entre diferentes países nem se a tradução realizada pelo 



116 

 

 

Instituto Gallup apresenta algum tipo de enviezamento. Tal investigação, provavelmente, 

seria muito difícil de se fazer já que implicaria em comparação textual de idiomas muito 

diversos. De certa forma, tal dificuldade já aponta para a influência linguistica e cultural no 

entendimento de palavras e, consequentemente, da felicidade. 

 Outro argumento que Veenhoven faz uso é o que, ao comparar as respostas para 

questões sobre felicidade em dois países bilíngues, Bélgica e Suíça, não encontrou 

diferenças significativas internas a cada país mesmo quando se muda o idioma. Conforme 

ele apresenta, "the bulk of the variance in happiness can be explained by nation 

characteristics such as economic prosperity, social security, political freedom, and social 

equality." (Veenhoven & Ouweneel, 1991, p.1). 

 Ainda que, nesse caso, Veenhoven não tenha adentrado profundamente na 

problemática da influência cultural, de um modo geral ele procurou se defender de tal 

crítica. O autor (Veenhoven, 1997, p.38) comparou o impacto das sensações prazerosas 

recentes no score da felicidade em países que julgou terem culturas mais ou menos 

“hedonistas”. Como resultado, não encontrou diferenças. Quanto à crítica de que 

felicidade seria um termo ocidental e não oriental, o autor relata que não há diferença 

significativa na quantidade de respostas “não sei” entre respondentes de ambos os 

hemisférios. Pode-se notar que a preocupação de Veenhoven trata muito mais da 

funcionalidade dos instrumentos de pesquisa do que da qualidade daquilo a que essa 

pesquisa se refere. Aparentemente, se não há diferenças na análise estatística, então o 

problema não se sustenta. Contudo, pode-se questionar, como aqui já foi apontado, se as 

informações que Veenhoven utiliza, como a quantidade de respostas "não sei", são 

consistentes o suficiente para defender um conceito de felicidade universal. Assim, o 

problema pertinente ao debate da felicidade não é tratado, mas deixado de lado. 

 Independentemente das críticas que lhe possam ser dirigidas, uma das principais 

contribuições de Veenhoven foi a criação em 1994 do banco de dados “World Database of 

Happiness”15. Nessa base de dados coordenada por Veenhoven, está agrupada uma 

grande amostra de estudos sobre felicidade e seus resultados de pesquisa. Fazendo jus à 

                                                 
15 http://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/ 



117 

 

 

sua defesa pelo uso de diferentes instrumentos de avaliação da felicidade e seus 

correlatos simultaneamente, em março de 2015 o banco de dados se utilizava de 1018 

instrumentos, sendo, a maioria desses, surveys de questão única variando no uso das 

palavras e na escala adotada. Conforme o próprio autor escreve: 

 

To date this collection contains some 4500 findings in 150 nations between 1945 and 2010. 

Though most of the data come from first world countries, the collection contains findings from 

almost all countries of the world and covers more than 95% of the world’s populations. Among 

these findings are time-series of 25 year and longer for 15 developed nations. The collection is fairly 

complete up to 2010. (Veenhoven, 2011, p.18) 

 

Diante dessa amostra, Veenhoven apresenta algumas conclusões sobre 

correlações da felicidade, e como a educação, a informação, a segurança, a riqueza, a 

capacidade de controlar o ambiente, a autonomia, o individualismo e a igualdade entre 

gêneros a favorecem (1997, p.13-15). Além disso, ele apresenta algumas conclusões mais 

elaboradas, como: “happiness is not only found in consumption, but also in productivity 

activity”; “(…) we better not follow Layard (2005) advice to discourage economic 

competition” (Veenhoven & Samuel, 2012, p.104). Ainda, “(…) people are typically 

unhappy when they live in miserable conditions. As we have seen, unhappiness is the rule 

in poor third world countries.” (Veenhoven, 2012a, p.68). Por fim, “[t]he more modern the 

country, the happier its citizens.” (Veenhoven, 1997, p.43). 

 Conforme pode ser notado, a construção de Veenhoven é mais explícita do que a 

de outros integrantes da Psicologia Positiva. Os passos para se chegar ao conceito e a 

forma de avaliá-lo são apresentados, bem como aquilo que foi descartado ao longo de sua  

concepção. Como resultado, o neopositivismo parece ser uma parte da Psicologia Positiva 

que leva o pragmatismo e os objetivos traçados à ultima consequência. Há uma troca clara 

entre a complexidade do tema pela sua mensuração; passa a valer mais ter um conceito 

de felicidade irrelevante, mas mensurável, do que ter um conceito complexo que não 

pode ser medido. Nessa perspectiva, a felicidade, enquanto tema histórico e variável, 

cede espaço ao pragmatismo. 



118 

 

 

 

 

Desmontando a universalidade 

 

Conforme exposto na análise de Homem e mundo para a Psicologia Positiva, para 

que seja teoricamente coerente buscar a universalidade empírica da felicidade, é 

necessário que o sujeito seja considerado autônomo e igual a todos os outros. Sendo 

assim, os conceitos de felicidade não serão diferentes uns dos outros por variações 

históricas e culturais, mas por estarem mais ou menos perto da "verdadeira" felicidade. 

Isso exige da felicidade ser um meta-valor e, portanto, assumir que haverá conceitos 

melhores do que outros, que haverá ações mais propícias para a felicidade do que outras 

e que, ao se aproximar do "verdadeiro" conceito de felicidade, haverá espaço para uma 

“fábrica da felicidade”.  

De certa forma a universalidade na pesquisa sobre a felicidade sempre foi um 

objetivo daqueles que se dedicaram a estudá-la. Mas há duas diferenças centrais com que 

a universalidade foi tratada entre filósofos, de modo geral, e é tratada entre  

pesquisadores da Psicologia Positiva (e do Neoutilitarismo). Primeiramente, para os 

filósofos, havia a intenção de se alcançar elementos universais (comuns) a todos os 

Homens, mas não havia, necessariamente, a pretensão de encerrar a pluralidade do 

conceito. A felicidade poderia se manter abstrata e poderia conter variações, como para 

Aristóteles, sobre aquilo que seria considerado "excelente". Em segundo lugar, há uma 

diferença na direção com que se pretende chegar nessa universalidade. Se os filósofos 

procuraram esgotar a reflexão abstrata antes de esbarrar nas manifestações da felicidade, 

os pesquisadores da Psicologia Positiva invertem essa direção: investe-se 

consideravelmente mais na investigação da manifestação da felicidade do que no 

entendimento abstrato (ou no fundamento da teoria). No caso dos empiristas, há a crença 

de que, se todas as diferentes manifestações forem identificadas, se terá os meios para 

chegar naquilo que é objetivamente universal na felicidade.  



119 

 

 

Contudo, o acúmulo das variadas manifestações da felicidade por meio de estudos 

intra e interculturais parecem não garantir o entendimento gradativo do conceito, pelo 

contrário, quanto mais informações se acumula, mas complexa a felicidade se torna. 

Pode-se retomar, nesse caso, a proposta de Bateson, de que, atualmente, a 

inteligibilidade de um campo de discussão não virá do acúmulo de características, 

predicados ou pesquisas, mas das relações coerentemente construídas a partir do que já 

está disponível. 

Um risco de a felicidade ser defendida como inteiramente universal, tal qual a 

Psicologia Positiva indica fazer quando defende um “bem” natural comum a todos os 

Homens, é cair naquilo que Bernstein (1978) chamou de ideologia disfarçada (Christopher, 

1999, p.141). Propor que há um bem natural que guia a felicidade implica em considerar a 

teoria sobre ela como apolítica ou amoral. Christopher (1999, p.142) indica ressalvas: 

qualquer teoria que se proponha acima da cultura é impossível de ser alcançada e que, na 

verdade, “(...) all understandings of psychological well-being are based on moral visions.”  

 Se tomarmos essa defesa de Christopher como verdadeira, é de se esperar que a 

Psicologia Positiva se construirá sobre fundamentos teóricos implícitos. Mesmo os 

conceitos de felicidade que se proponham como amorais ou apolíticos terão teorias 

(implícitas) que as fundamentam; terão uma ideologia disfarçada. De fato, já há um 

vislumbre dessa sustentação teórica na importância conferida ao indivíduo antes do social 

ou coletivo. Isso indicaria um entendimento do indivíduo como “primeira realidade” do 

mundo e do grupo (enquanto somatória de indivíduos) como secundário (Christopher, 

1999; Dumont, 1986; Sullivan, 1986). 

 Outro exemplo é o quanto esses fundamentos vão sendo explicitados ao longo da 

construção de Veenhoven. Construir o conceito de felicidade sobre a ética foi algo que 

Veenhoven criticou em Aristóteles. Para Veenhoven, a base ética (ou entendimento 

daquilo que é bom ou mal) levaria o conceito de felicidade a se tornar normativo ou 

prescritivo. Mais ainda, essa ética levaria os pensadores a falarem sobre as causas da 

felicidade ou o que ele chamou de "vida feliz" e não sobre a "felicidade em si". Mas 

Veenhoven não foi capaz de escapar de uma escolha arbitrária quando escreve que a 



120 

 

 

violência, a ignorância e a doença são o “blatant evil” (Veenhoven, 1997, p.30). Ele 

explicita, assim, dentro de certa hierarquia, aquilo que é pior para a sociedade.  Ainda, 

aponta que os países economicamente desenvolvidos são aqueles que possuem 

economias pautadas no liberalismo. Por essa razão, talvez não seja à toa que encontrou 

correlações entre felicidade, autonomia, renda (e não distribuição de renda) e liberdade, e 

tenha defendido a competitividade das pessoas no trabalho. A sustentação estatística, 

como a correlação, não será um problema para construção conceitual semelhante. 

Conforme foi apresentado no capítulo sobre as pesquisas interculturais, se o 

próprio entendimento de indivíduo é distinto para diferentes locais e ao longo do tempo, 

como defender uma única direção para a qual os indivíduos devem se dirigir suas vidas? 

Se para diferentes grupos ao longo da história o indivíduo é compreendido 

diferentemente, aquilo que nele é considerado como potencial, melhor ou mais natural 

também se transforma. 

Sendo assim, se o grupo de evidências empíricas não confirma a compreensão do 

ser humano nos moldes da Psicologia Positiva, devido à variabilidade de questionários e 

respostas e à fragilidade das análises, pode-se questionar quão adequadas são as 

definições do conceito. Consequentemente, pode-se levantar um segundo 

questionamento quanto à validade das relações apresentadas entre a felicidade e a 

influência genética, o papel do flow, a realização das metas e até mesmo a pertinência das 

categorias definidas por Ryff, Diener e Veenhoven. A investigação empírica parece 

evidenciar justamente o oposto ao seu intento, a relatividade do fenômeno. 

Na melhor das hipóteses, caso entenda-se que os proponentes da circunscrições 

da felicidade tenham sido bem sucedidos em identificar aspectos válidos desse fenômeno, 

eles terão em mãos aspectos válidos apenas para um determinado grupo. Ainda, essa 

validade não necessariamente continuará válida ao longo do tempo, já que esse mesmo 

grupo pode se transformar.  

Assim, embora autores, como Veenhoven (2012b), apresentem alguns argumentos 

e dados empíricos que sustentam que felicidade não seria variável, tais proposições 

mostram-se frágeis por evitarem perguntas cruciais ao campo: por quê existem diferentes 



121 

 

 

felicidades? Por quê deve-se adotar a eudaimonia aristotélica e não outra? Tais 

questionamentos implicam em mergulho qualitativo e não quantitativo. Por quê se 

concentrar na manifestação da felicidade (na forma de prazer, ausência de sofrimento e 

satisfação) e não em aspectos transcendentais da construção de si, por exemplo?  

Evitar tais questões e debruçar-se sobre dados estatísticos dos instrumentos de 

avaliação da felicidade levam à inversão do processo de construção de um conceito. O 

instrumento de avaliação construirá o conceito ao invés de validá-lo. Na medida em que é 

o instrumento que passa a definir o rumo do conceito, duas importantes consequências: 

1) a complexidade da felicidade será abandonada em prol da precisão da avaliação, pois 

quanto mais simples for algo, mais fácil de avaliar; 2) não haverá objeções estatísticas uma 

vez que o que se tem como conceito já está sustentado pelo instrumento. 

Diante do interesse de alcançar a universalidade do conceito, pode-se abrir mão da 

complexidade do fenômeno em prol de uma característica psicológica humana que seja 

comum a maior número de pessoas (como, digamos, "respirar"). Nesse caso, poder-se-ia 

questionar o sentido de tal tipo de investigação e se tal fenômeno poderia ser chamado 

de felicidade. A felicidade proposta por Veenhoven seria emblemática para a simplificação 

do conceito. Outro aspecto relevante para esta análise é que a simplificação da felicidade 

não apenas favorece sua avaliação, mas também sua produção. Quanto mais simples a 

Psicologia Positiva considerar seu objeto de estudo, mais possível será produzí-lo e 

alcançar seu objetivo.  

Conforme Kingfisher (2013, p.70) e Christopher & Hickinbottom (2008, p.576) 

apontam, que provavelmente a simplicidade e a fragilidade conceituais não configuram 

um problema para os autores do campo, já que os conceitos de felicidade e bem-estar 

propostos pela Psicologia Positiva derivam seu valor da habilidade de produzir satisfação 

individual e não da coerência de suas pesquisas.  Esse é, por exemplo, o principal objetivo 

de Veenhoven, que fica explícito na análise que faz das duas matrizes até chegar em seu 

conceito de felicidade: o critério de Veenhoven é selecionar a categoria que atende aos 

seus interesse de mensuração e não aquela ou aquelas que são mais adequadas 



122 

 

 

epistemológica e ontologicamente. Assim, será que o resultado ao qual Veenhoven chega 

pode mesmo ser chamado de felicidade ou ser considerada a melhor felicidade? 

Compreender o ser humano enquanto indivíduo isolado e autônomo e o mundo 

enquanto possível de ser desvendado possibilita à Psicologia Positiva definir e mensurar a 

felicidade; simplificar seu objeto, por sua vez, transformando-o no resultado dos 

instrumentos de avaliação ou, ainda, na manifestação (como prazer, sofrimento e 

satisfação), potencializa a produção. 

Conforme apresentado em outro trabalho (Sewaybricker, 2012), há um risco em 

deixar a fundamentação teórica da felicidade em segundo plano, pois isso pode levar a um 

esvaziamento da importância do conceito. Perguntar apenas se a “felicidade pode ser 

promovida?” ou se “se está promovendo mais felicidade?” sem se perguntar “de qual 

felicidade se fala?” tem pouco valor, pois, devido à polissemia, alguma “felicidade” 

sempre poderá ser produzida. Mais importante e rigoroso cientificamente é tratar da 

qualidade da felicidade sobre a qual se fala; a felicidade é apenas a manifestação na forma 

de prazer, sofrimento e satisfação ou ela inclui outras coisas que antecedem tal 

manifestação? Pode ser que, mais do que a “produção” de uma determinada felicidade, a 

reflexão sobre o que ela consiste tenha um valor maior para a vida das pessoas. Contudo, 

Veenhoven e grande parte dos autores da Psicologia Positiva preferem se abster desse 

debate e, ao contrário, entendem que ele atrapalha na construção do conceito. 

Se o estudo da felicidade pela Psicologia Positiva é polêmico e sujeito a inúmeras 

críticas, da fundamentação à mensuração, cabe aqui ponderar quanto a caminhos 

investigativos alternativos. Se tanto empírico como filosófico possuem suas fragilidades 

investigativas, talvez estejamos diante da necessidade de contemplar ambas as iniciativas 

de investigação ao mesmo tempo em que se aceita a impossibilidade de chegar a uma 

delimitação definitiva.  

 Como continuidade da estratégia de "cercar" a felicidade em suas diferentes 

manifestações, o próximo capítulo se debruçará sobre o uso que se faz do conceito no 

campo político, em especial no uso que fazem Estados e instituições de grande 

credibilidade. Tal iniciativa, junto com apresentações teóricas construcionistas sociais, 



123 

 

 

oferecerão tanto novos limites para a felicidade quanto um "pano de fundo" teórico para 

inteligibilidade do fenômeno.   



124 

 

 

Capítulo IV 

  



125 

 

 

A felicidade e a Política 

 

 [H]appiness has become a political matter (Lacan, 2008, p.358). 

  

 A felicidade e a política têm uma relação de longa data. Desde Platão e Aristóteles, 

parte do raciocínio sobre a vida excelente era comumente identificada com o campo da 

política. Isso, de fato, não poderia ser diferente. Se a construção do conceito de felicidade 

envolve necessariamente uma determinada ideia de ser humano e mundo, a mesma base 

tenderá a ser utilizada na reflexão sobre como governar, que é o projeto de sociedade. Em 

alguma medida há justaposição entre aquilo que diz respeito ao indivíduo, como a 

felicidade, e aquilo que diz respeito ao Estado. 

 

Os gregos construíram uma sociedade para nela desfrutar do bem viver que eles 

acreditavam ser corolário da justiça, da paz e da felicidade. Justiça, paz e felicidade são três ideais 

que povoaram os sonhos dos gregos e, como tal, tornaram-se critérios que os orientaram e 

justificaram suas decisões (...)  Agarrados à transcendência do ser humano eles refletiram sobre o 

que seria o bem viver e chegaram à democracia participativa que seria o instrumento da construção 

de seus ideais. (Malvezzi, 2016, p.74) 

 

 Tomemos o exemplo de Platão. Na ordenação das atividades consideradas as 

melhores para a existência humana, Platão concluiu que a contemplação e o 

desenvolvimento da razão constituíam o melhor caminho para se chegar à "verdade" 

(Platão, 1985). Dentro de um raciocínio normativo sobre o melhor para os homens, nada 

mais lógico que a defesa de governos regidos por aqueles mais próximos da "verdade", 

capazes de guiar a esfera coletiva conforme essa sabedoria (Platão, 1985). Embora a 

felicidade de todos não aparecesse explicitamente como finalidade do Estado na proposta 

de Platão, ela estava presente. 

 Foi no interior da filosofia utilitarista que a felicidade intensificou sua interface 

com a prática dos governos. Essa transformação já foi explicitada, brevemente, na 

apresentação das ideias de Jeremy Bentham, mas não se resumem apenas a esse 



126 

 

 

pensador. John Stuart Mill, Benjamin Franklin, Thomas Paine e, mais recentemente, 

Veenhoven também compartilharam boa parte dos ideais de Bentham (1823).  

  

[A measure of government] may be said to be conformable to the principle of utility (…) 

when the tendency which it has to augment the happiness of the community is greater than any 

which it has to diminish it. (Bentham, 1823, p.3) 

 

Conforme Duncan (2010) resume, a ideia central para o utilitarismo e que proporcionou a 

mudança da relação entre política e felicidade é: se a felicidade é a meta de todo ser 

humano, é natural que seja a meta da política da sociedade e do Estado.  

 

Whatever the form or Constitution of Government may be, it ought to have no other object 

than the general happiness. (Paine, 1937, p.186) 

 

a government, substantially a democracy... may [one day] subsist in Europe... may secure 

to the aggregate of humans beings living under it a greater sum of happiness than has ever yet 

been enjoyed by any people... (Mill, 1895 citado em McMahon, 2006, p.344) 

 

Esse era um raciocínio distinto do de Platão, para o qual a política deveria ser guiada pelas 

pessoas felizes, e também do de Aristóteles, para quem a atividade política em si era 

propícia à felicidade. 

 Por diversas razões, a empreitada utilitarista acabou sendo deixada de lado. A 

felicidade acabou não se mostrando um “norte” suficientemente consistente para as 

sociedades e seus governos. O próprio Bentham (1823) acabou cedendo ao caráter 

subjetivo desse objeto. Para ele, foi impossível sustentar a política em um conceito que se 

mostrava diferente para cada pessoa. Desse modo, o conceito de felicidade foi deixado de 

lado por um longo período e substituído por outros, mais operacionalizáveis.  

 Vilfredo Pareto, no fim do século XIX, foi um dos que propuserem um conceito 

alternativo à felicidade no campo político. Para ele, não se pode saber aquilo que mais 

produzirá felicidade para cada pessoa, mas pode-se saber o que cada um prefere (ou seja, 

se determinado evento tenderá a produzir mais felicidade do que outro). Diferentemente 



127 

 

 

do percurso adotado pelos utilitaristas, não é necessário saber quanto de prazer (e 

também satisfação ou realização) cada evento produz, bastaria saber se, em geral, um 

produz mais do que outro. Segundo Pareto, a produção da felicidade não dependeria da 

igualdade na percepção entre todas as pessoas, mas apenas que as pessoas soubessem 

seu ranking de preferências (Screpanti & Zamagni, 2005, p.225).  

 O problema central das “preferências” de Pareto (e sua aplicabilidade) é a 

dificuldade de as pessoas explicitarem suas preferências, seja por falta de clareza, seja 

porque o ranking está constantemente se transformando. Nesse sentido, parecia ser 

pouco confiável colher essas informações e utilizá-las como norte político.  

 Procurando satisfazer essa lacuna, Samuelson (McKay, 2013, p.40), então, 

argumentou não ser preciso abordar o problema da percepção das pessoas sobre suas 

preferências ou sua felicidade. Para Samuelson o ranking das preferências poderia ser 

inferido a partir dos comportamentos das pessoas, mais especificamente dos 

comportamentos através do consumo, que simbolizava o espaço de livre expressão na 

sociedade de massa. (Royo, 2007, p.154). A ideia subjacente é que cada um consumirá 

aquilo que o faz feliz, mesmo que não haja clareza sobre suas preferências. 

 Em certo sentido, Samuelson encontrou uma fórmula prática e operacionalizável o 

suficiente para nortear decisões políticas utilizando a base utilitarista como pano de 

fundo. Contudo, na prática, o cerne da teoria das “preferências reveladas” era o consumo 

e não a felicidade em si. Se há um crescimento do consumo, deduzia-se que as pessoas 

estariam satisfazendo da melhor forma sua felicidade, desconsiderando que o consumo 

poderia ser desigualmente distribuído e que nem todas as pessoas teriam condições de 

consumir aquilo que as faz mais felizes. Conforme Royo (2007) aponta, Samuelson foi 

central para o “general widespread support to endless increases in economic growth” 

(Royo, 2007, p. 153).  

 Sendo a variável mais apreensível, o crescimento econômico e o consumo 

ganharam status de pontos centrais de atenção e a felicidade acabou ficando em segundo 

plano. De todo modo, após os utilitaristas, o distanciamento entre felicidade e norte 



128 

 

 

político não significou inteiramente um desinteresse pelo tema, conforme a Declaração da 

Independência dos Estados Unidos indica: 

  

We hold these truths to be self-evident: that all men are created equal; that they are 

endowed by their creator with unalienable rights; that among these are life, liberty & the pursuit of 

happiness. (citado em McMahon, 2006, p.314) 

 

 A felicidade ainda se mantinha como tema de interesse geral, mas, na prática, 

como é o caso da Declaração da Independência, deixou de orientar as decisões concretas 

do campo político. Foi somente por volta da década de 70 que o tema "felicidade" voltou 

a ser um objeto concreto da política e voltaram à tona as tentativas de relacionar o “foco” 

governamental com o tema "felicidade". Como será mostrado adiante, não é fortuito que 

tal aproximação coincida com a aproximação da ciência com o tema. Afinal, se conhecer a 

felicidade estava ao alcance da ciência, conforme escreveu Skinner (1972, p.196) em 1948, 

não era mais necessário se valer de conceitos como Preferências ou Preferências 

Reveladas para produzi-la. 

 Além disso, os primeiros resultados das pesquisas sobre a felicidade, sobretudo os 

de Easterlin (1974, p.99–111), fortaleciam as já existentes críticas quanto ao real benefício 

de se avaliar o desenvolvimento de uma nação através de indicadores econômicos ou de 

consumo, como proposto por Samuelson. O principal dado apresentado por Easterlin foi 

que os níveis de felicidade dos americanos se mantiveram constantes entre 1946 e 1970, 

apesar do crescimento econômico de 60%. Esse dado se somava a questionamentos 

como: será que as preferências pessoais, centrais para a proposta de Samuelson, não são 

distorcidas pela intensificação da publicidade? 

 Por volta da mesma década de 70, quando Easterlin publicou seus trabalhos, a 

felicidade passou a ser tratada como variável relevante para o universo político e, mais 

ainda, como uma variável que representava uma mudança paradigmática (da ênfase 

“equivocada” na economia, para a ênfase no “sumo bem”). Nesse sentido, o discurso do 

então rei do Butão, Jigme Singye Wangchuck, afirmando que a felicidade, não o 

crescimento econômico, deveria ser o objetivo do país, é considerado um marco (The 



129 

 

 

Centre For Buthan Studies, 2012, p. 89). Contudo, foi só próximo da virada do milênio que 

a avaliação da felicidade tornou-se uma possibilidade concreta para o campo político, 

sobretudo com a formulação do índice de Felicidade Interna Bruta, no Butão, e com 

propostas robustas da Psicologia Positiva, como os instrumentos de avaliação de Diener e 

de Veenhoven (Veenhoven, 2004).  

 As próximas seções apresentarão a história recente da inserção da felicidade na 

prática dos Estados e a análise dos argumentos para esse tipo de aplicação.  

 

 

A história (recente) da política da felicidade 

 

 A felicidade ganhou atenção no cenário político internacional quando o rei do 

Butão utilizou o termo GNH – Gross National Happiness (também chamado de FIB - 

Felicidade Interna Bruta) em Julho de 1972. Esse uso foi considerado inovador na política 

e a proposta de substituir o crescimento econômico enquanto objetivo do governo pela 

felicidade serviu de exemplo para outros países (Helliwell, Layard & Sachs, 2012, p.7). 

Contudo, Barber & Reed (1973, p.247) ressaltam que se deve entender essa história com 

certas ressalvas, pois o termo FIB já havia sido utilizado anteriormente, ao menos por 

Sicco Mansholt, presidente da Comissão Europeia. De todo modo, esse discurso serviu de 

estopim para iniciativas dos últimos trinta anos, conforme será relatado a seguir. 

 A justificativa do rei butanês, com 17 anos em 1972, era a de colocar em prática o 

código legal do país. Nesse código consta: "if the government cannot create happiness 

(dekidk) for its people, there is no purpose for the government to exist" (Ura et al. 2012). 

Apesar do código e do discurso, a aplicação prática da Felicidade Interna Bruta só foi 

começar a ganhar corpo em 2005 (The Centre For Buthan Studies, 2012, p.13), ficando 

pronta (na forma de avaliação) em 2012. 

 A equipe que idealizou a versão operacionalizável da FIB justifica ser o objetivo 

dessa ferramenta garantir a felicidade como finalidade do desenvolvimento de qualquer 

país (The Centre For Buthan Studies, 2012, p.7). Essa felicidade deve contemplar 



130 

 

 

necessidades de diferentes esferas da vida (espiritual, material, física e social), deve 

priorizar a coletividade e deve ser válida para diferentes gerações. Os autores levantaram 

diversas variáveis, testaram-nas e dividiram as mais relevantes em nove dimensões dentro 

das quais a FIB deve ser avaliada: saúde, uso do tempo, educação, diversidade cultural & 

resiliência, governança, vitalidade da comunidade, diversidade ecológica & resiliência, 

padrão de vida, e bem-estar psicológico (The Centre For Buthan Studies, 2012, p.10). 

 É curioso notar que dentro do domínio do bem-estar psicológico (psychological 

well-being), apesar do nome remeter ao conceito de Ryff, o grupo de estudiosos do 

Centro de Estudos Butaneses considera as mesmas variáveis que Diener destaca 

(subjective well-being): satisfação com a vida, emoções positivas e emoções negativas. A 

única diferença entre elas é o acréscimo de uma quarta variável: espiritualidade (The 

Centre For Buthan Studies, 2012, p.124). Esse acréscimo é justificado da seguinte forma:  

 

From a GNH perspective, spirituality is fundamental for one’s wellbeing and happiness, and 

so continuous efforts must be made by individuals and societies to develop their full spiritual 

potential. Spirituality also represents a vital part of identity since it is deeply rooted in Bhutan’s 

tradition and culture. Therefore, psychological wellbeing has been expressed in terms of four major 

components: life satisfaction, positive emotions, negative emotions and spirituality. 

 

 Nessa definição, fica claro o critério arbitrário e não universal da escolha dos 

componentes do psychological well-being, misturando argumentos de Ryff (de ser 

importante apontar aquilo que tem mais valor, como a espiritualidade) e de Diener (de 

que se deve deixar o conceito "indefinido"). Mais ainda, o primeiro ministro do Butão, no 

discurso de abertura do Education for Happiness em 2008, deixa essa arbitrariedade mais 

patente ao se referir à felicidade e não ao bem-estar psicológico: 

 

We have now clearly distinguished the ‘happiness’ … in GNH [Gross National Happiness] 

from the fleeting, pleasurable ‘feel good’ moods so often associated with that term. We know that 

true abiding happiness cannot exist while others suffer, and comes only from serving others, living in 

harmony with nature, and realizing our innate wisdom and the true and brilliant nature of our own 

minds. (The Centre For Buthan Studies, 2012, p.8) 



131 

 

 

 

 É curioso que a fundamentação da FIB do Butão seja algo próprio do pequeno país 

e, ao mesmo tempo, tenha ganhado tanta visibilidade no cenário político internacional, 

servindo como modelo a ser seguido. Quanto a essa disseminação, Kingfisher (2013, p.67) 

cita que França e Inglaterra deram importantes passos para incorporar felicidade 

enquanto medida de seus governos desde meados da primeira década do século XXI, 

seguindo o modelo do Butão. Em 2008, o ex-presidente francês Nicholas Sarkozy pediu 

um relatório especial para três reconhecidos economistas, Joseph Stiglitz, Amartya Sen e 

Jean-Paul Fitoussi (2009), sobre prós e contras de um indicador de bem-estar e, em 

outubro de 2011, David Cameron, primeiro ministro britânico, lançou o índice de Bem-

estar da Inglaterra (Wright, 2013, p.21).  

 Já a Assembléia Geral da ONU (Organização das Nações Unidas), em 2011, 

convidou seus membros a “pursue the elaboration of additional measures that better 

capture the importance of the pursuit of happiness and well-being in development with a 

view to guiding their public policies” (UN News Centre, 2011) e, pouco tempo depois, viria 

a "oficializar" o dia 20 de março como o Dia Internacional da Felicidade. Um ano depois, 

em Abril de 2012, a ONU organizou uma reunião chamada “Wellbeing and Happiness: 

Defining a New Economic Paradigm”, em Nova Iorque, para discutir especificamente 

métodos para potencializar os níveis de felicidade no mundo (McKay, 2013, p.36). 

 Outra organização de grande prestígio internacional, a OCDE (Organização para a 

Cooperação e o Desenvolvimento Econômico), publicou em 2011 o relatório intitulado 

"How's Life" (OCDE, 2013) no qual esboçava onze aspectos relevantes para o bem-estar no 

mundo. Esse trabalho constitui um dos primeiros passos na busca de uma medida 

padronizada para avaliar a felicidade em diferentes nações e direcionar políticas (Uchida & 

Ogihara, 2012, 355). 

 Conforme o percurso da felicidade na política contemporânea indica, a 

interlocução entre ambos os campos se deu, majoritariamente, através de instituições 

como ONU e OCDE que transpuseram o discurso científico para o governamental. Davies 

(2015) aponta que se trata de uma interlocução propriamente contemporânea e ele 

acrescenta, de modo crítico: fadada ao fracasso. Os governos buscam resolver questões 



132 

 

 

próprias da ética e da política por meio de um assunto próprio das ciências dos 

sentimentos humanos.  

 Achar que o conhecimento científico sobre a felicidade poderia guiar as decisões 

políticas implica em dois tipos de entendimentos possíveis: ou que os Homens e seus 

sentimentos seriam todos iguais ou, mesmo que os Homens não sejam todos iguais, seus 

sentimentos seriam comparáveis e a média destes relevante. Para qualquer um dos dois 

casos, o norte dos governos será o resultado da aplicação do conhecimento científico e 

não o debate e a negociação. Davies (2015) claramente discorda desse entendimento. 

Para ele, os Homens não são todos iguais e os conceitos de felicidade refletiriam 

justamente essa diferença; logo, a felicidade para cada pessoa não seria comparável. Esse 

argumento será melhor tratado a seguir. 

  

  

A Política da felicidade ou a felicidade política  

 

 Duncan (2010) tece críticas contra a própria ideia de a felicidade, que ele entende 

ser meta dos indivíduos, ser também a meta das sociedades e dos Estados. Freud (2010) 

também pareceu acreditar nessa mesma posição quando escreveu que o indivíduo 

deveria abrir mão de viver segundo sua felicidade para que a vida em sociedade se 

tornasse melhor. Ao analisar a felicidade, enquanto impulso individual, Freud chega à 

conclusão de que outro caminho seria melhor: 

 

É verdade que existe outro caminho melhor: enquanto membro da comunidade humana, 

e com o auxílio da técnica oriunda da ciência, proceder ao ataque à natureza, submetendo-a à 

vontade humana. (Freud, 2010, p.32) 

 

Ou seja, aquilo que é natural do indivíduo almejar e aquilo que é melhor para a sociedade 

almejar seriam coisas diferentes; a meta dos indivíduos não coincidiria com a meta da 

sociedade e dos Estados. 



133 

 

 

 Para Duncan (2010, p.171), a felicidade enquanto objetivo do Estado somente faz 

sentido quando a política é compreendida enquanto um campo subordinado ao 

conhecimento das ciências naturais: pode-se aproximar da "verdade" sobre as pessoas e 

sobre as interações humanas cada vez mais. Monteiro (2014, p.72-77), referindo-se ao 

entendimento que a Psicologia Social Lationamericana tem da relação entre indivíduo e 

mundo, indica uma perspectiva completamente diferente e com sérias implicações na 

leitura da política da felicidade. 

 Para a autora, sujeito e objeto se transformam na medida em que interagem. O 

sujeito, na interação com o mundo, aprende, se desenvolve e muda a forma com que 

interage com tais objetos. Estes, por sua vez, na relação com esse sujeito em 

transformação, passam a ter outros significados e sentidos na relação. Essa interferência 

segue indefinidamente. O sujeito se transforma regularmente bem como o significado das 

coisas do mundo. Em contraste com o posicionamento anterior, a principal diferença 

aparece na ideia de "verdade": ainda que se considere que a realidade exista, a "verdade" 

nunca será acessada em seu estado puro e objetivo. A realidade somente é percebida pelo 

sujeito na medida em que interage com ela e investe simbolicamente nela, 

transformando-se e transformando-a. Uma das implicações para a felicidade é que o 

entendimento de Homem e de mundo estará sempre se transformando, logo, a felicidade 

também.  

 Assim, aquilo que Duncan critica é o fato de que os Estados, muitas vezes (e 

sobretudo nas considerações da felicidade enquanto tema central), consideram que seu 

objeto, os seres humanos, não se transforma com o tempo e nem com a interferência das 

próprias políticas desenvolvidas. Por aplicar a "verdade" no campo social, as aplicações 

levariam aos resultados previstos como uma relação estável entre causa e efeito. Para que 

se assuma a felicidade como fenômeno estável, parece necessário ignorar que as pessoas 

se transformam na medida em que interagem com a política criada: ignora-se que elas 

possam oferecer resistência ou suportar; que elas possam buscar transformar as políticas 

ou potencializá-las. O programa "Bolsa Família", no Brasil, por ter gerado reações 

populares diametralmente opostas, é uma evidência contrária à estabilidade da relação 



134 

 

 

causa-efeito no campo político. Por outro lado, assumir como dialética a relação entre 

Estado e sociedade implica em compreender que a política não é construída a partir do 

conhecimento científico, mas do diálogo.  

 Como é possível observar, há semelhança entre o modo de se governar pautado na 

ciência, que seria uma tecnocracia, e os pressupostos da Psicologia Positiva. Ambos 

tratam daquilo que é semelhante e estável (universal) no indivíduo e entre indivíduos. 

Diferentemente dos gregos antigos, o debate sobre a felicidade relativa às sociedades e ao 

Estado não é metafísico, mas empírico. Assim, refletir sobre limitações do empirismo nas 

práticas governamentais possibilita pensar sobre as limitações da própria Psicologia 

Positiva. 

 Quando alguém se perceber feliz ao consumir drogas, será função do Estado 

potencializar esse tipo de felicidade? Diante de questões concretas como a legalidade da 

prostituição ou da idade mínima para o casamento, como avaliar qual decisão política 

adotar com base em surveys sobre felicidade, bem-estar ou satisfação com a vida? Os 

resultados das pesquisas poderiam facilmente ocultar os conflitos sociais e políticos 

derivados desses temas. Em outras palavras, as pesquisas deixariam de lado o debate 

sobre a qualidade (ou até a validade) moral de determinadas ações. Mais ainda, 

considere-se que uma questão envolva interesses econômicos, como a presença ou não 

de outdoors na cidade, onde um dos lados se beneficia economicamente da decisão e 

estaria disposto a investir em publicidade favorável a seu ponto de vista. Essa publicidade 

não interferiria na avaliação das pessoas sobre a felicidade? Tratar a felicidade como 

universal e estável parece não auxiliar em responder tais questões. 

 Adentrando nas consequências de se contemplar certa medida de relatividade 

entre as pessoas, ampliamos as polêmicas e dúvidas sobre a felicidade na política. Graham 

(2009, p.151) questiona se faz sentido comparar a felicidade de um camponês na Índia 

que se diz feliz com a de um rico e bem sucedido presidente de uma empresa norte-

americana que se diz infeliz? Qual dos dois personagens seria mais merecedor de políticas 

que promovam felicidade? Será ético comunicar a um miserável “feliz” sua condição para 

que ele, enfim, perceba-se infeliz? Mais controverso se torna, conforme já discutido, se 



135 

 

 

considerar as teorias do set point e do hedonic treadmill16 como válidas: certo grau de 

infelicidade é necessário para que mudanças sociais sejam almejadas. Consequentemente, 

é possível considerar que mudanças positivas na política sejam advindas da infelicidade ao 

invés da felicidade.  

 Duncan (2010) é enfático em sua defesa de que a felicidade é constituída, 

sobretudo, socialmente, mas consiste em um conceito individual. Ainda que o indivíduo 

seja entendido como inseparável do social, que confere sentido para o mundo por meio 

da linguagem e da interação (Guareschi, 1996, p.83), a felicidade será sempre expressão 

própria do indivíduo. A felicidade seria, nesse sentido, um objeto semelhante ao conceito 

de identidade (Ciampa, 1994). Ela é influenciada pelo social, mas serve justamente como 

forma de o indivíduo se afirmar, não sem tensão, como sujeito separado do social. Através 

da felicidade, cria-se uma narrativa dinâmica em que se compartilha ou não predicados e 

valores com outras pessoas. 

 Confundir a felicidade como um objeto coletivo geraria, nesse sentido, prejuízos 

tanto à felicidade como ao debate ético, próprio da política. Rawls (1999, p.122) reforça a 

tese de Duncan ao indicar que o utilitarismo equivocadamente transpõe as escolhas 

próprias de um indivíduo para as escolhas próprias de uma sociedade. Ecoando Duncan, 

para ele, o fato de a felicidade ser o “fim último do indivíduo” não a torna, 

automaticamente, o fim último da política. 

 

I can comment as the expert on my own happiness, and can share empathetically in the 

happiness expressed by someone else who is close to me. So, it may even be meaningful to assert 

‘we are happy’, if the ‘we’ is inclusive of people close enough to share each other’s feelings. (….) 

Happiness, as an experience, or as something expressed verbally or non-verbally, does not apply to 

more than one person at a time – or, at best, to no more than a close group of persons. (Duncan, 

2010, p.175-176) 

 

                                                 
16 Que apontam para a tendência humana de retornar para um patamar padrão depois de experimentar 
situações que nos deixam feliz ou infeliz. 



136 

 

 

Tal como Amartya Sen (1992, 1999, 2005) apresenta, a crítica da felicidade na 

política não significa a defesa dos indicadores econômicos, pouco precisos em avaliar o 

desenvolvimento humano de grupos sociais.  

 

GDP is a gross measure of market activity (i.e. production and consumption) that can only 

keep track of monetized exchange (...) It does not make any distinction between desirable and 

undesirable kinds of economic activity, or between ‘‘wealth and illth’’. (SEN, 2008, p.62) 

 

Segundo o economista, dois dos principais problemas das medidas econômicas são 

a má distribuição do dinheiro e a dissociação entre a transação econômica e o 

desenvolvimento efetivo de uma sociedade. Ou seja, pode haver muito dinheiro em 

circulação, mas movimentado por poucos atores sociais ou, então, o dinheiro pode estar 

sendo gasto justamente pelo fato de a sociedade ser muito pouco desenvolvida (como no 

consumo de água em galões quando não há tratamento de água). Como Cobb, Halstead, 

& Rowe (1995) ironizam, o cidadão ideal para o PIB de um país sofre de câncer, gasta 

fortunas em hospitais e passa por um custoso divórcio17. 

É a partir dessa crítica que Sen apresentou e se tornou o principal porta-voz de um 

conceito alternativo à FIB e ao PIB que é chamado Capability Approach. Esse conceito se 

assemelha à Declaração da Independência dos Estados Unidos: não se deve almejar 

produzir a felicidade, mas aumentar a possibilidade de ser feliz (ou de perseguir a 

felicidade). De certa forma, ao enfatizar a perspectiva futura da felicidade, em que 

capacidades sempre poderão ser desenvolvidas (de transformação de potenciais do 

indivíduo em potência), Sen também resgata as ideias de Aristóteles. 

 

 

Uma alternativa à Felicidade Interna Bruta: o Capability Approach 
 

                                                 
17‘‘by the curious standard of the GDP, the nation’s economic hero is a terminal cancer patient who is going 
through a costly divorce,’’ and ‘‘the happiest event is an earthquake or a hurricane’. 



137 

 

 

Sen (1979, p.552) se refere ao perigo de se basear exclusivamente ou 

majoritariamente na busca da felicidade particular de cada um, deixando-se de lado a 

moral, as convenções e os laços comunitários. Para ele, esse tipo de norte político produz 

um modelo de uma "breathtaking simplicity". Ele continua apontando para algumas 

limitações da aplicação do conceito científico para a política: 1) as pessoas julgam mal 

aquilo que as faz ou as fará felizes, tal como podem ser entendidos os viciados em drogas; 

2) conforme indicado no Capítulo I, as pessoas possuem diferentes conceitos de felicidade 

e seus conceitos mudam ao longo da vida; 3) alguém pode avaliar que algo seja bom ainda 

que não a faça particularmente mais feliz, tal como Freud indica na disjunção entre o bom 

para a sociedade e a felicidade do indivíduo (Sen, 2008, p.25); 4) uma pessoa pode se 

tornar mais feliz pela simples adaptação ou conformidade e não pelo real 

desenvolvimento social (Sen, 1992; Nussbaum, 1999). 

Comim (2008, p.141) diferencia o Capability Approach das teorias que defendem 

políticas da felicidade (ou, no caso, bem-estar subjetivo): 

 

Both approaches have been shaped by different contexts and agendas ([Capability 

Approach] by moral thought, political philosophy, and development economics, and [Subject Well-

Being] by psychology, neurology, and social studies); they focus on different research strategies 

([Capability Approach] more qualitative, and [Subject Well-Being] more quantitative); and they 

interpret differently issues such as adaptation ([Capability Approach] sees it as ‘‘resignation’’, 

‘‘conformism’’, and ‘‘habituation’’ in face of adverse circumstances, and [Subject Well-Being] as a 

positive feature). 

 

Para Sen, a justiça e a liberdade são temas mais apropriados ao coletivo e servem, 

por essa razão, melhor que a felicidade para nortear governos: não se pode responder a 

questão sobre a distribuição ou produção de um bem sem que se discuta sobre o que é 

justo, do mesmo jeito que não se pode responder a questão sobre o que desenvolver sem 

que se promova a liberdade para exercer ou usufruir aquilo que foi desenvolvido. O fim 

para os Estados deve ser, segundo o autor, proporcionar liberdade (de fato) e não a 

felicidade. 



138 

 

 

Para a proposta de Sem, exige-se primeiro que sejam definidas funções 

(functionings) desejáveis em uma sociedade. As funções, em geral, são todas aquelas que 

alguém pode exercer (fazer ou ser) ao longo de sua vida, como ser bem nutrido, estar bem 

abrigado, ter boa saúde; escapar de mortes evitáveis, mover-se livremente e participar da 

vida comunitária (Sen, 2008). As capacidades, que dão nome à teoria proposta, são 

relativas à capacidade e à liberdade de alguém exercer determinadas funções. A avaliação 

do desenvolvimento de um país ou grupo social viria, então, das funções exercidas e da 

possibilidade real de as pessoas as exercerem. 

 

The capability of a person reflects the alternative combinations of functionings the person 

can attain, and from which he or she can choose one collection. The assessment of welfares and of 

freedoms can be related to the functionings achieved and to the capability to achieve them. (Sen, 

2008, p.24) 

 

Considerar as capacidades possibilita que pessoas com características diferentes, 

como algum membro de algum grupo minoritário que sofra preconceitos, sejam julgadas 

por lentes diferentes. Afinal, não basta oferecer para elas a mesma quantidade de bens 

(como dinheiro ou educação), conforme Rawls (1999) defendeu, pois pessoas diferentes 

precisam de quantidades diferentes de bens para que tenham real capacidade de exercer 

certas funções; mesmas condições não farão, necessariamente, pessoas igualmente 

felizes.  

O argumento de Sen é, de certa forma, coerente com o entendimento da 

felicidade enquanto conceito individual e com variações em suas expressões. Decidir 

sobre quais os potenciais que devem ser desenvolvidos (ou, em termos aristotélicos, a 

forma excelente de se viver) será uma decisão própria do indivíduo; cabe ao Estado 

proporcionar os meios para que tais potenciais sejam desenvolvidos e exercidos. A 

felicidade construída por um terceiro, como o governo do Butão, representaria o 

abandono de uma de suas características centrais, que é a liberdade de ser uma expressão 

particular. Cai-se em uma tecnocracia, conforme Duncan (2010) adverte, ao se aplicar o 

conhecimento da Psicologia Positiva nas práticas governamentais. 



139 

 

 

Um motivo de crítica para o Capability Approach é a subjetividade na escolha de 

quais funções serão as mais relevantes para serem avaliadas. Sen, por outro lado, entende 

que essa subjetividade não configura um problema, já que é inevitável. Ele aponta que 

qualquer outra forma de avaliação de desenvolvimento dependerá da subjetividade de 

alguns, seja essa forma de avaliação a felicidade ("qual felicidade será mais desejada?"), a 

distribuição de bens básicos como commodities ("qual o valor de cada uma delas?") ou 

mesmo a circulação de dinheiro ("por quê a circulação e não a distribuição?"). De alguma 

forma, a subjetividade sempre estará presente e, por essa razão, se impõe na aplicação 

prática do Capability Approach. Por essa razão, o public reasoning se torna a forma de 

definição das funções e das capacidades, diferentemente da avaliação individual. 

 

 

O paradigma político da felicidade: PIB versus FIB 
 

 Apesar do Capability Approach, são as propostas que se utilizaram da felicidade 

tratada pela ciência que ganharam importância. Autores como McKay (2013) analisam as 

razões pelas quais a felicidade permeou o contexto político com tamanha força após 1970. 

Para ele (2013, p.37), é de se estranhar uma mudança repentina de uma política pautada 

na economia para uma pautada na felicidade, pois a finalidade do governo não poderia 

ser transformada assim de forma tão brusca.  Há macro estruturas enraizadas que 

precisam ser respeitadas, sobretudo em relação à centralidade da economia. A tese que 

McKay defende é que, para que essa transformação ocorra, a felicidade precisaria 

primeiro se tornar um meio para promover desenvolvimento econômico e não se tornar o 

seu algoz. Caso contrário ela não seria nem uma pauta nos programas governamentais 

(não recebendo incentivos ou financiamentos). 

 

That tension, simply put, is that although happiness is argued to be the ultimate end of all 

governmentality, in order to serve as that end, it first needs to be translated into a means for 

bolstering the economy, for only that way can a teleology of happiness gain a foothold in the 

political arena, and from there replace the “old economic paradigm” of continuous economic 

growth. (McKay, 2013, p.37) 



140 

 

 

 

Assim sendo, se estaria presenciando a felicidade como finalidade política apenas no nível 

do discurso, enquanto as tensões da relação da política com a economia estariam 

mantidas. Não haveria, de fato, uma mudança no paradigma político. 

 Se, na prática, a felicidade não representa mudança na finalidade da política, 

discursivamente ela teria uma função crucial. Segundo McKay (2013, p.45-46), a 

referência à felicidade representa um suposto resgate daquilo que a sociedade ocidental 

moderna abandonou em seu progresso: o apoio à "verdadeira" realização humana. O 

autor, alegoricamente, aponta para o caráter “Shangri-lá” dessa mudança de norte 

político, pois o segredo da realização humana precisou ser "encontrado" no Butão, uma 

espécie de "cidade perdida". 

 Seria devido ao importante papel retórico e ideológico de, no fim das contas, aliar 

a realização humana à economia (Murphy, 2013, p.142) que a felicidade teria recebido 

tamanha atenção no universo político. Esse novo discurso dialogaria diretamente com 

insatisfações populares relacionadas à injustiça e desigualdade expressadas em 

movimentos como Occupy Wall Street, em Nova Iorque, e de junho e julho de 2013, no 

Brasil.  

 Não é de se estranhar que o sujeito de teorias de felicidade proeminentes na 

política, como as da Psicologia Positiva e a de Veenhoven, coincidam com o do 

neoliberalismo: “Positive psychology and neoliberalism both emphasize – and attempt to 

render normative – a particular personality type: the self-examining, self-governing, 

autonomous, positive, entrepreneurial self”, que são valores neoliberais (Kingfisher, 2013, 

p.73). Uma evidência favorável a essa análise é que os resultados das pesquisas de Diener 

e Veenhoven indicam que aqueles que são mais felizes vivem em culturas individualistas, 

economicamente desenvolvidas e são extrovertidos, autônomos, assertivos e 

empreendedores. 

Na medida em que o conceito de felicidade interno à Felicidade Interna Bruta do 

Butão é semelhante aos conceitos da Psicologia Positiva, não parece difícil relacionar a 

promoção do indicador com mudanças socioeconômicas liberais no país: o mesmo rei que 

“fundou” a FIB foi responsável pela abertura comercial do país. Wright (2013, p.21) analisa 



141 

 

 

que esse processo não foi socialmente favorável para o Butão, com crescente índice de 

desemprego e corrupção. Somando-se a isso, em entrevista à agência de notícias AFP, o 

primeiro ministro do país expressou dúvidas sobre a validade do conceito Felicidade 

Interna Bruta: "If the government of the day were to spend a disproportionate amount of 

time talking about GNH rather than delivering basic services, then it is a distraction" (BBC 

News, 2015). 

 Se, no seio do mundo capitalista, os conceitos de felicidade da Psicologia Positiva 

parecem funcionar como um reforçador de estruturas sociais, no caso do Butão, o 

conceito de felicidade indica operar como um catalizador de mudanças nas estruturas 

sociais. Assim, pode-se entender que o entendimento de felicidade tanto é influenciado 

pelo social como também influencia de modo intenso e transforma esse mesmo social de 

modo especialmente performativo desse tema. 

Aqui será defendido, a partir do conceito de performatividade (Latour, 2005, 1994; 

Callon, 2005, 2007), que a relação entre felicidade e política ocorre de modo muito mais 

complexo. Dois pontos serão reforçados. O primeiro diz respeito ao próprio conceito de 

felicidade, que, conforme está sendo delimitado, não diz respeito a uma única e 

verdadeira "felicidade", mas a um leque crescente de predicados que podem assumir 

diversas formas. As proposições sobre felicidade são ideias que têm potencial para 

influenciar e transformar a compreensão que as pessoas têm sobre a aquilo que buscam 

em suas vidas.  

O segundo ponto diz respeito às reflexões sobre os rumos da sociedade (sobre os 

quais o Estado interfere): os objetos sociais (dentre os quais se defende que a felicidade 

faça parte) estariam sujeitos a uma indefinição intrínseca. Falar sobre eles nunca seria 

uma ação imparcial, mas sempre uma ação transformadora do próprio campo. Essa 

capacidade de influenciar e transformar não pertenceria exclusivamente aos políticos, 

mas também aos filósofos, cientistas, escritores e pessoas em geral, influenciando tanto 

mais quanto maior for a credibilidade daquele que fala sobre a felicidade.  

 

 



142 

 

 

A performatividade da felicidade (política) 

 
Na base da performatividade, está o pressuposto de que não temos acesso direto 

à realidade. A percepção da realidade seria sempre mediada por teorias ou conceitos. Isso 

valeria tanto para eventos pertencentes às ciências naturais, como o nascer do sol, como 

para os eventos pertencentes às ciências humanas e sociais, como se propõe que seja a 

felicidade.  

Em termos gerais, teoria (discurso) e prática (realidade) não são separáveis, uma 

vez que um influencia o outro seja validando-o ou reconstruindo-o (Bateson, 1972). O 

filósofo Nelson Goodman (1984, p. 21) expressa essa ideia bem ao afirmar que as regras e 

as formas do mundo não estão disponíveis para serem descobertas, mas, sim, são 

viabilizadas pelas  relações entre os próprios Homens de acordo com suas interpretações 

do mundo. Assim, para que a performatividade faça sentido, a "verdade" não pode ser 

compreendida como um objeto independente do mundo. A própria "verdade", dentro 

desse conceito, deve ser compreendida como um objeto constantemente construído. 

Ainda segundo Goodman (1984, p.34), as teorias seriam importantes não porque são 

verdadeiras, mas porque ajudariam os seres humanos a lidar com a realidade. 

 

We never abandon a theory because it has been refuted but rather because we have a 

better theory that has been more severely tested and has withstood those tests more competently. 

(Lakatos, 1970) 

 

Se o conhecimento é uma construção humana sempre em movimento (e relativa), 

os aspectos subjetivos serão necessariamente parte dessa construção. Motivação, valores 

e emoções farão parte daquilo que se apresenta como conhecimento (Gergen, 1989). 

Consequentemente, perde importância a pergunta sobre a "verdade" do mundo, e 

ganham importância as perguntas sobre como o mundo deve ser e sobre que tipo de 

consequências o conhecimento gera. Castañon (2004) resume bem a pergunta central 

para esse entendimento construcionista social ao afirmar que ela não é epistemológica, 

mas política. 



143 

 

 

Ao tratar de fenômenos naturais, as teorias interfeririam menos nos próprios 

fenômenos (ou na forma como são percebidos), mas, ainda assim, é possível identificar 

essa capacidade performativa do conhecimento: muito provavelmente a experiência que 

as pessoas tinham do nascer do sol quando o explicavam pela vontade divina é distinta da 

experiência desse fenômeno explicado através dos movimentos de rotação e translação 

do planeta Terra no sistema solar e comprovado com fotos e vídeos. De todo modo, o sol 

continuará a nascer todos os dias apesar das teorias sobre ele. 

No caso dos fenômenos sociais, a interferência é decisivamente maior. A diferença 

é que, ao se tratar da interação humana, o objeto "ser humano" reage àquilo que é dito 

sobre ele. Isso é completamente diferente da Física. Nada interfere na gravidade se um 

pesquisador apontar como ela funciona. Caso se apresente uma teoria sobre assaltos, 

apresentando as regiões em que são cometidos, por quem são cometidos e de que forma 

são cometidos, muito provavelmente as pessoas deixarão de circular nas regiões citadas, 

passarão a tratar de forma diferente as pessoas categorizadas como assaltantes e 

desenvolverão estratégias para se protegerem das formas de assalto descritas. 

Diferentemente do que ocorre nas ciências naturais, nas ciências sociais o aprendizado e a 

experiência interferem no entendimento que se tem do objeto sobre o qual se fala e, por 

essa razão, lidam “com fatos que são em grande medida irrepetíveis e notadamente 

instáveis. Os princípios da interação humana dificilmente podem ser desenvolvidos 

porque os fatos sobre os quais são baseados geralmente não permanecem estáveis” 

(Gergen, 2008, p.475). 

Por essa razão, ao se estudar a felicidade, se está fadado a lidar com a diversidade 

de definições e manifestações, bem como a necessidade de atualizações constantes. E é 

por essa razão que Gergen (2008, p.480) defende que, enquanto se tiver a interação 

humana como objeto, não será possível criar leis gerais tal qual uma ciência natural. Nesse 

sentido, o estudo da felicidade será uma ciência da investigação histórica. "Nos tornamos 

conscientes que cada verdade sobre nós mesmos é uma construção do momento, 

verdadeira apenas por um período de tempo e no interior de certos relacionamentos." 

(Gergen, 1991, p.16). Para Gergen, uma vez que o entendimento e a relação com o mundo 



144 

 

 

dependem da interação, pode-se assumir que a felicidade será o resultado da qualidade 

dessa interação. 

Mesmo que não haja verdade estável, Callon (2005, p.33) aponta para a 

necessidade dos seres humanos por previsibilidade ou, nos termos dele, de calcular. Para 

o autor, o cálculo seria um requisito para que a interação social seja organizada e possível. 

Considerar um contexto que careça dessa organização, não permitindo previsibilidade e 

compreensão mínima dos acontecimentos, implicaria em comprometer o próprio conceito 

de "organização social", que depende da regularidade das interações. 

Os cálculos, por sua vez, para serem feitos, exigiriam que as pessoas utilizassem 

certas ferramentas (ou manual de instruções) para interpretar as informações disponíveis: 

as teorias (Callon, 2007). Ainda, dependendo da ferramenta (teoria) que se tem em mãos, 

a análise do contexto será distinta e levará a ações diferentes. Por exemplo, partir do 

entendimento de que todos os homens são egoístas levaria a uma ação distinta de se 

partir do entendimento de que todos os homens são altruístas. Assim, teorias de 

felicidade individualistas, como a de Epicuro e Zenôn, interfeririam na própria interação 

entre as pessoas, fazendo-as agir (provavelmente) de modo mais egoísta.  

Por sua vez, ao agir, o sujeito interferirá no próprio cenário que analisou e o 

modificará, influenciando futuras teorias. Se alguém, acreditando que todos os homens 

são altruístas, se relacionar com outra pessoa de modo benevolente, provavelmente 

interferirá no próprio entendimento que essa outra pessoa terá dos seres humanos 

(provavelmente acreditando mais na benevolência). Ao se falar algo ou ao se falar sobre 

algo, se está produzindo a própria "realidade". As pessoas interferem nas formas com que 

as outras enxergam o mundo dependendo de como e de o que falam (Gergen, 1999). A 

linguagem é, portanto, uma ação capaz de fazer coisas e criar estados de coisas. Essa 

capacidade de as manifestações intervirem na realidade e moldá-la é justamente o que 

Callon chama de performatividade (Callon, 2005, p.3-4).  

Dentro desse quadro teórico, as proposições a respeito da felicidade funcionariam 

como um “manual de instruções” sobre como viver. Ou seja, teorias e conceitos não 

seriam avaliados quanto à proximidade com a "verdade", mas quanto ao sucesso ou 



145 

 

 

fracasso em auxiliarem as pessoas nos seus cálculos e em suas atribuições de sentido à 

realidade (Quine, 1981). Isso foi explicitado na análise da diferença entre as felicidades de 

Platão e Aristóteles para as de Epicuro e Zenôn de Cítia. Um conceito de felicidade 

pautado na coletividade pouco auxiliaria uma pessoa a viver bem durante um período 

caótico e de barbárie. Essa pessoa muito dificilmente perceberia essa felicidade como um 

guia factível para o viver bem no contexto de sua época. Já a felicidade proposta pela 

Psicologia Positiva se mostra adequada, discursivamente, para o mundo contemporâneo. 

Dentro do processo de aceitação das teorias, deve-se ampliar seu entendimento 

para além do quanto ela ajudará nos cálculos diários. Essencial para a aceitação de uma 

teoria (e, consequentemente, para sua performatividade) é também a credibilidade 

daquele que a enuncia (Callon, 2005). Se esse conceito for enunciado ou reproduzido por 

influentes atores dentro do campo social (como renomados cientistas, políticos e 

importantes instituições), ele será mais performativo do que se for enunciado por atores 

de pouca credibilidade. Em relação à felicidade, pode-se pensar no poder performativo de 

instituições como a ONU e a OCDE e governos como os da Inglaterra e da França 

defenderem conceito semelhante. Mais ainda, defende-se um conceito formulado pela 

ciência, que detém especial credibilidade no mundo contemporâneo. Opera-se, 

provavelmente, um pensamento da seguinte natureza: se a ciência é capaz de levar o ser 

humano para a Lua e fazer um paraplégico dar o pontapé oficial da Copa do Mundo de 

2014, por que não seria capaz de desvendar os segredos da felicidade? 

 Em síntese, o que a teoria da performatividade apresenta é que falar sobre a 

felicidade não é apenas uma investigação ou um “simples falar” sobre um objeto existente 

por si só.  Falar sobre a felicidade é um instrumento potencialmente transformador do 

mundo social, fruto da relação dialética entre a sociedade e o sujeito que se refere à 

felicidade (Sewaybricker, 2012, p.141). A partir desse entendimento, se se compreender 

que, uma vez que as interações sociais são também fomentadas pelo Estado e os que 

governam, não se deve descartar o espaço para o debate sobre a felicidade no campo 

político.  



146 

 

 

Tratando do interesse em se falar sobre a felicidade, Barros Filho (2016, p.8-9) 

escreve: 

 

De fato, nos dias de hoje, como aconteceu em outras épocas, assistimos à intervenção de 

agentes sociais interessados em participar dessa luta e, digamos, aguerridos, nessa disputa pela 

definição do que é necessário acontecer na vida para que ela seja feliz. De certa forma, isso faz com 

que a vitória de uns sobre outros acabe definindo um traço de cultura que compartilhamos e 

aceitamos de maneira mais ou menos tranquila como uma evidência do que uma vida precisa ter 

para ser feliz. Tendo sempre consciência de que isso nada mais é do que a consequência de um 

embate que envolve interesses imensos e que, portanto, acaba se traduzindo num resultado 

sempre provisório de uma luta por um poder simbólico muito relevante: a luta pela definição do 

que quer dizer felicidade. 

 

A produção de conhecimento sempre fará parte de uma complexa rede de relações de 

poder, fortalecendo alguns e enfraquecendo outros atores sociais (Gergen, 1999). Uma 

teoria nunca será isenta politicamente. Foucault (2005) tratou desse mesmo ponto e o 

aprofundou na forma do que chamou de "saber-poder": quanto mais se participa na 

construção do conhecimento, mais poder se tem. E, no caso da felicidade, tem-se especial 

poder já que trata de um assunto que diz respeito a todos. É sobre o especial interesse da 

felicidade que se tratará no próximo capítulo. 

 

 

Por quê a felicidade interessa tanto e a tantos? 
 

 As teorias que defendem a felicidade enquanto conceito estável acabam sofrendo 

da inconsistência de suas argumentações frente a seus fundamentos. A necessária 

imparcialidade para se defender a felicidade enquanto "objeto existente por si só" parece 

não se sustentar diante dos pressupostos éticos e dos fundamentos teóricos dos autores. 

Inclusive, a variedade de propostas sobre a "verdadeira" felicidade fortalece o argumento 

em prol da relatividade do conceito e de sua inserção como objeto próprio das ciências 

sociais e não da ciência natural. 



147 

 

 

Sendo objeto próprio das ciências sociais, a felicidade possui especial poder 

performativo, sobretudo por se ter um interesse tão amplo a seu respeito. Na medida em 

que é um tema de interesse de todos, tal como Platão e Pascal escreveram, e em 

constante construção, conforme aqui é defendido, as teorizações sobre o fenômeno 

receberão grande atenção. Isso aconteceria, pois, como Comte-Sponville (2001) sugeriu, 

quem recusaria a oportunidade de ser mais feliz? Se, portanto, a felicidade não trata de 

uma "verdade", mas da construção de uma ideia, não se pode tratá-la como simples tema 

do universo político-governamental, mas como um tema que em si mesmo é político.  

Os comerciais que associam a felicidade ao consumo, seja verbalmente ou 

visualmente, são exemplos de como aproveitar essa relação e performar o contexto 

social: acredita-se, pela insistência e pelo apelo ao desejo, que a felicidade pode ser 

consumida (Sewaybricker, 2012, p.142). Se os comerciais influenciam pela repetição, os 

governos, resguardada pelo conhecimento científico, têm especial capacidade de 

influência ao interferir na estrutura social. Aquilo que for apresentado como a "verdadeira 

felicidade" por meio de políticas públicas interferirá decisivamente na vida de muitas 

pessoas e, muitas vezes, sem espaço para o escrutínio de seus fundamentos. 

 Conforme McKay, Wright e Christopher apontam, não é fortuito que a felicidade 

tenha se tornado um tema de grande importância na contemporaneidade. O resgate do 

tema pela ciência e pela política serviria ao apaziguamento da tensão (e do desgaste) 

resultante de se tomar o crescimento econômico como objetivo central dos governos. Por 

meio da felicidade se realizaria a gestão emocional das massas (Walker e Kavedẑija, 2015) 

ao mesmo tempo em que, na prática, se manteria o desenvolvimento econômico no 

centro da política. Para tal, a elusividade do conceito teria função importante. Referindo-

se a grupos religiosos, Lambek (2008, p.144) escreve:  

 

Rappaport argued that [they] do their work best when they are stripped of informational 

content and specificity. Ultimate sacred postulates like ‘God is one’ may be deeply meaningful to 

their adherents but they are effective and enduring because they are referentially empty and 

unfalsifiable. 

 



148 

 

 

Transpondo o parágrafo de Lambek para a discussão aqui apresentada, o conceito 

de felicidade evidenciaria o mesmo potencial dos discursos religiosos: quanto mais se fala 

sobre o tema, mais vago ele se torna. Nesse sentido, Kant estaria certo de que a felicidade 

seria um conceito metafísico, transcendente. Quanto mais se fala a seu respeito, mais 

predicados são acumulados e mais complexo o tema se torna.  

Quanto à consequência dessa aplicação tecnocrática no campo político, pode-se 

indicar o risco de esvaziamento do debate sobre a ética e a justiça. Do mesmo modo que 

as questões éticas relativas às decisões do governo perderão relevância, aquilo que faz 

parte da felicidade também deixará de ser pauta de debate. Para se transpor a felicidade 

para as questões do Estado de modo operacionalizável, torna-se preciso realizar a 

empreitada de Veenhoven: simplificar excessivamente o conceito em busca do 

“universal”. Entretanto, conforme Davies (2015, p.172) aponta, não é um problema – do 

ponto de vista da avaliação – simplificar o conceito de felicidade, pois, quanto mais 

simples ela for, mais ela será percebida e sentida no dia-a-dia.   

 A intenção deste capítulo foi a de deixar evidente a fragilidade da transposição do 

conceito "felicidade" para a Política. Para que a prática opere, parece ser necessário que 

questões próprias da natureza do fenômeno sejam ignoradas ou distorcidas. Mais ainda, 

indicou-se aqui que não é sem razão que tanto se fala sobre a felicidade no campo 

político, uma vez que tal conceito evidencia particular potencial performativo. 

 Além disso, analisar a felicidade como "performativa" parece indicar um caminho 

mais compreensiva em relação à sua complexidade, diferentemente das teorias que 

partem de um ponto de vista positivista. Por fim, o resultado das críticas aqui organizadas 

parece apontar para outra característica típica da felicidade: ela é própria do indivíduo e 

não do coletivo; ela diz para o indivíduo sobre o como viver e não necessariamente sobre 

o como viver em sociedade.  

No próximo capítulo, será realizada uma síntese da análise da felicidade nos três 

campos aqui abordados, filosófico, científico e político, como forma de responder 

objetivamente as perguntas formuladas no início deste trabalho.  

  



149 

 

 

Capítulo V 
  



150 

 

 

Uma felicidade abrangente 
 

Com base nas felicidades abordadas ao longo desta tese, transitou-se por uma 

relevante amostra da reflexão relativa à felicidade. Dentro do amplo espectro que 

resultou desse trabalho, transitamos pela felicidade relacionada com a "verdade", com a 

atuação política, com os prazeres, com Deus; pela felicidade abstrata, pela objetiva e pela 

impossível; pela felicidade presente ou futura; pela felicidade de momentos pontuais ou 

da avaliação abrangente; pela felicidade avaliativa ou propositiva. 

Diante dessa variedade de propostas, não parece difícil entender o porquê de esse 

tema polissêmico ter sido tratado de forma periférica pela ciência por tanto tempo. Há 

uma quantidade enorme de divergências nesse debate. 

Para a proposta deste trabalho, de assumir um conceito abrangente de felicidade, 

são retomados alguns dos predicados já apontados sobre esse tema e que são um ponto 

de partida. (a) A palavra “felicidade” é um conceito polissêmico, pois foi e continua sendo 

entendida de formas muito distintas tanto por pessoas comuns, como pensadores e 

pesquisadores. (b) A falta de parâmetros objetivos na definição da felicidade leva à 

consequente dificuldade em se referir ao assunto e se chegar a um consenso sobre seu 

significado, pois não apenas existem diferentes entendimentos correntes de felicidade, 

como também diversas palavras são utilizadas ora como sinônimos ora como antônimos. 

(c) Já que é próprio da felicidade ser definida de diferentes maneiras, pode-se dizer que 

algumas dessas maneiras sejam consideradas inatingíveis, como, por exemplo, a ideia 

platônica de se tornar como um deus ou a agostiniana de se estar junto de Deus. (d) De 

alguma maneira, mesmo quando considerada irrealizável, felicidade se relaciona com algo 

da vida considerado bom. (e) O que é apresentado como felicidade é fortemente 

influenciado pelas estruturas subjetivas do indivíduo, sendo uma expressão própria deste. 

(f) Essa estrutura subjetiva refletirá aquilo que se entende ser a articulação entre aspectos 

biológicos (incluindo os afetos), cognitivos e sociais; aquilo que se entende ser a potência 

e o potencial dos seres humanos; aquilo que é o mundo e como os seres humanos se 

relacionam com ele. 



151 

 

 

Esses predicados começam a apontar uma direção para o que é e o que não é 

felicidade e como se poderia organizar essas características comuns aos diversos conceitos 

de felicidade. Tentativa semelhante de generalização já citada é a de White (2006), que 

será melhor analisada. 

White (2006) propôs que felicidade consiste em uma “avaliação todo-abrangente 

da vida”. Essa proposta e, sobretudo, a sua intenção de apresentar um conceito de 

felicidade que contemple toda a história da filosofia, como uma espécie de "fio condutor", 

foram um passo importante na organização do tema. Um olhar crítico para a definição de 

White, contudo, permite entender o porquê de o autor chegar à conclusão de que o 

conceito deveria ser abandonado. 

Ao utilizar a expressão “todo-abrangente” fica evidente o pressuposto do autor de 

que considerar todos os objetivos é parte do potencial humano ou pelo menos é desejado 

por todos. Isso fica claro no trecho abaixo: 

 

Todos [os filósofos que falaram sobre felicidade] estão trabalhando com o mesmo 

problema. É e sempre foi o problema de como levar em conta devidamente todos os nossos 

múltiplos objetivos etc. (...) e de fazer deles uma medida geral da condição de uma pessoa. (White, 

2009, p.191, ênfase no original) 

 

 Quanto à ideia de White, de que é necessário que essa qualidade "avaliadora" dos 

seres humanos alcance o “todo-abrangente”, implica no caso da felicidade, em considerá-

la como um objeto estável, racionalizável e avaliável longitudinalmente. Mas, ao 

circunscrevê-la de tal forma, o autor deixa de lado algumas propostas opostas, como a dos 

hedonistas mais extremos, que defendiam a satisfação dos desejos do momento presente 

(La Mettrie, 1987), ou do budismo, que também defende a felicidade mais pontual (Cutler 

& Lama, 2000). Ainda, o “todo-abrangente” de White deixa de lado outras possibilidades 

de avaliação abrangente da vida: enquanto White considera necessária a atribuição de 

valor a todas as pequenas partes que constituem a vida, Sólon se utiliza de um único 

critério, a virtude, aplicado de modo abrangente na avaliação da vida. Para Sólon, não 

parece ser um problema o desconhecimento de pormenores da vida ou a não 



152 

 

 

consideração de todos os elementos de uma só vez. Por outro lado, o "todo-abrangente" 

de White exige a capacidade de considerar todos os objetivos em uma hierarquia se não 

comum a todos os seres humanos, ao menos estável ao longo da vida de cada indivíduo. 

De certa forma, cai-se no utilitarismo e no mesmo problema que Pareto e Samuelson não 

conseguiram solucionar: como considerar e hierarquizar tudo aquilo que interfere na 

felicidade? 

Ao seu modo, White reproduz a empreitada de Bentham e a crítica de Kant de uma 

só vez: propõe a universalização da felicidade e sua impossibilidade lógica. A própria 

definição ampla de White impossibilita a utilidade do conceito.  

A proposta de White traz à tona outra dimensão da felicidade que merece ser 

acrescentada aos seis pontos anteriormente indicados: (g) por se tratar de uma reflexão 

individual sobre aspectos da vida, a felicidade possuirá uma subjetividade intrínseca, 

tornando sua mensuração imprecisa. Tal característica, em conjunto com as demais, deixa 

claro o entendimento de que (h) a felicidade não é a avaliação da vida, mas todo o 

processo da relação dialética entre indivíduo e sociedade, que é expressado pelo 

indivíduo. 

 Pode-se entender, assim, que a generalização de White oferece espaço para outra, 

mais abrangente. Vimos que o prazer, a razão, a religião, a política e muitos outros 

aspectos da experiência humana podem ser centrais para a felicidade. Contudo, defende-

se que não é qualquer um desses aspectos que serve ao conceito de felicidade ou, pelo 

menos, não é de qualquer forma que esses aspectos servem à felicidade. É possível 

explorar um pouco mais esse entendimento.  

Como Epicuro apresentou, não é qualquer prazer que serve para a felicidade, mas 

sim aqueles prazeres que permitem viver da melhor forma possível. Para Santo Agostinho, 

a esperança de que se estaria com Deus encontrava seu reflexo na vida terrena na forma 

de amor: era amando que se viveria da melhor forma possível. Também, Platão só 

defendeu a razão pelo fato de ela permitir viver da melhor forma possível. Até mesmo 

para Aristóteles, que valorizava a atividade política, não era qualquer atividade nesse 

campo que era uma atividade excelente. Para ser excelente, a ação deveria ser virtuosa, 



153 

 

 

que, por sua vez, teria relação com a ação contemplativa. Assim, o critério que definiria 

quais dessas ações seriam excelentes e virtuosas e quais não, teria relação com o 

entendimento geral sobre qual seria “a melhor forma de se viver”. 

Assim, por trás de todas essas concepções de felicidade há uma direção comum. 

Tal direção é fruto de uma questão subjacente e provocadora: “qual é a melhor forma 

para se viver?”. O que será proposto como felicidade pelos diversos filósofos e pensadores 

será, de algum modo, a resposta para essa pergunta. Esta, por sua vez, pode ser 

respondida de diferentes formas: buscando uma resposta pragmática e universal, tal qual 

a Psicologia Positiva; buscando dar sentido para aspectos transcendentais do ser humano, 

como Aristóteles e Santo Agostinho; enfatizando o passado, o presente ou o futuro, tal 

qual, respectivamente, Sólon, hedonistas e utópicos; buscando desconstruir alguma 

resposta anteriormente formulada, como Kant.  

Todas essas respostas fazem parte de um debate amplo, portanto, sobre a melhor 

forma de se viver sem que, necessariamente, se excluam. Por essa razão, ao serem 

referidas pelo mesmo nome e proporem coisas diferentes, pode parecer que se está 

diante de paradoxos. A felicidade, enquanto "melhor forma de se viver", pressupõe essa 

multiplicidade: ela pode ser assumida como adjetivo ou substantivo, pode ter causas 

diversas e indefinidas. Mas para que se compreenda a delimitação apresentada de tal 

maneira é preciso especificá-la mais.  

 

A circunscrição da felicidade enquanto melhor forma de se viver 
 

A seguir, se adentrará no detalhamento teórico dessa felicidade abrangente, 

explorando o contraste entre os oito predicados anteriormente apontados (de "a" a "h") e 

a "melhor forma de se viver". Tal passo será fundamental para que se chegue em 

proposições sobre como pesquisar o tema. 

(1) Na medida em que se trata da “melhor forma de se viver”, a felicidade depende 

da atribuição de valores para se determinar o que é melhor e o que é pior para a própria 



154 

 

 

vida. Essa atribuição de valores equivaleria aos “critérios” para definição de o que é 

melhor (Walker & Kavedẑija, 2015). 

(2) Mesmo diante da impossibilidade de uma sistematização todo-abrangente dos 

valores das atividades da vida, as pessoas têm uma ideia de o que seria a “melhor forma 

para se viver”. Uma pessoa não guia sua ação pelo que ela acha que é a pior forma de se 

viver, mas pelo que ela considera ser a melhor forma. Isso não significa que, na prática, 

sua decisão ou ação será a melhor possível, mas sim que tal ação foi mobilizada pela ideia 

momentânea que tinha de o que seria o melhor a ser feito. Ainda, como Freud (2010) bem 

mostrou com sua obra, os determinantes dessas ações ou decisões não são somente 

conscientes, mas também inconscientes. Ou seja, não necessariamente as pessoas sabem 

sistematizar aquilo tudo que consideram constituinte da “melhor forma de se viver”. 

Nesse sentido, Diener foi preciso ao dar ênfase ao aspecto subjetivo da felicidade, 

acrescentando o termo subjective ao conceito que desenvolveu. 

(3) Uma vez que depende da atribuição de valores, a felicidade sofre grande 

influência de aspectos sociais: as relações, os grupos e a cultura interferem decisivamente 

naquilo que o indivíduo avalia como bom e ruim (Walker & Kavedẑija, 2015; Rokeach, 

1972). O que é considerado como “melhor” atualmente provavelmente é muito diferente 

do “melhor” da época de Platão e Aristóteles.  

 

The emerging anthropological literature also draws attention to three important 

observations that resonate strongly with the present collection: that happiness in general is best 

understood as intersubjective and relational (Thin 2012); that even pleasure, as a universal human 

experience, is informed by cultural expectations (Clark 2009: 207); and that wellbeing throws into 

relief the difficulty of considering both social realities and human virtues simultaneously (Corsín 

Jiménez 2008b: 180). In other words, studying happiness requires attention to the social and 

cultural as well as moral and political dimensions of human experience. (Walker & Kavedẑija, 2015, 

p.6) 

 

(4) Consequentemente, a felicidade não seria um fenômeno natural ou universal, 

mas, sim, como um fenômeno socialmente influenciado e multifacetado, que pode ser 

entendido e abordado de diferentes maneiras. Isso não significa afirmar que aspectos 



155 

 

 

biológicos, como os níveis de dopamina e serotonina, não interferirão na felicidade; 

apenas que o seu papel será sempre mediado pelo social. 

(5) Sendo socialmente influenciada, é próprio da felicidade ser fluida e variar entre 

culturas e grupos sociais, entre pessoas e até mesmo ao longo da vida de um mesmo 

indivíduo; é próprio da felicidade ter múltiplos significados de uma só vez. 

(6) As proposições de felicidade serão como “fotografias” desse complexo 

fenômeno. Cada felicidade-fotografia, sendo tirada por uma pessoa e, ao mesmo tempo, 

sendo socialmente influenciada, tem o potencial de representar aquilo que é mais 

valorizado para determinado grupo de pessoas e traduzir, para aquele momento histórico, 

o que há de semelhante no entendimento da "melhor forma de se viver" dentro desse 

grupo. Da mesma forma, determinado entendimento de felicidade tem o potencial de 

informar sobre aspectos sociais, econômicos e políticos do momento em que foi 

desenvolvido. 

 (7) Ainda que sofra fortes influências sociais, a felicidade é fruto de um processo 

reflexivo próprio do indivíduo e que diz respeito ao seu modo de estar no mundo. Comte-

Sponville parece concordar com esse predicado da felicidade na medida em que aponta 

que ela é uma ideia sempre incompleta sobre o como viver; uma invenção negociada 

entre as pessoas e ao mesmo tempo particular de cada um. Ao pensar sobre a felicidade, 

o indivíduo desenvolve um senso de orientação para suas ações, um propósito e um 

sentido para sua rotina. A "melhor forma de se viver" muito diz sobre quem é o indivíduo 

(Walker & Kavedẑija, 2015, p.16). 

 A partir da análise apresentada, uma ressalva mostra-se importante. O conceito de 

felicidade enquanto "melhor forma de se viver" só se torna tão abrangente quanto aqui 

foi exposto caso seja analisado conjuntamente com suas propriedades explicitadas. Caso 

contrário, analisando-se a proposta por si só, pode-se facilmente entendê-la como 

prescritiva ou demasiadamente relativista; pode-se facilmente confundir a proposta com 

ideias semelhantes à "atividade excelente" ou ao "sumo bem". 

 Por essa razão, com a intenção de evitar essa confusão e explicitar o caminho 

analítico aqui proposto, parece adequado acrescentar palavras à generalização: "aquilo 



156 

 

 

que determinada pessoa entende ser, em dado momento, a melhor forma de se viver a 

partir de sua relação dialética com o mundo". Tais palavras indicam a relatividade do 

objeto sem torná-la obrigatória.  

 

 

A felicidade revisitada na Ciência 

 
Conforme foi destacado ao longo da análise da Psicologia Positiva, não é incomum 

encontrar revisões teóricas frágeis sobre o tema “felicidade”, sobretudo devido à 

simplicidade com que é feita. Toma-se como exemplo a caricatura que se faz da 

eudaimonia de Aristóteles e do hedonismo de Epicuro; ou o sentido que é atribuído à 

palavra “felicidade” e seu contraponto com “bem-estar”. Em completa oposição aos 

autores que se aprofundaram na investigação histórica da felicidade, como McMahon e 

White, os autores da Psicologia Positiva parecem não ter problemas para definir o que é 

felicidade e indicar qual a melhor forma de se viver de forma pragmática. 

Se se concordar com a tese aqui apresentada, de que a felicidade é 

inevitavelmente plural, a crítica tecida à Ryff, pela sua arbitrariedade na definição do 

conceito de bem-estar psicológico, pode ser aplicada para todas as definições da 

Psicologia Positiva. Encerrar a felicidade exigirá sempre a arbitrariedade. Uma evidência 

dessa arbitrariedade é o resultado que se tem dos estudos interculturais, que apontam 

para mudanças significativas nos significados, valores e causas da felicidade em diferentes 

sociedades.  

Diante da complexidade histórica do tema e das evidências contrárias à sua 

universalização, ficou claro que a simplificação da felicidade era necessária para que a 

Psicologia Positiva pudesse cumprir com seus objetivos. Essa foi a estratégia adotada por 

Veenhoven, mais explicitamente, e por Diener, mais implicitamente. Ambos os autores 

reduziram a felicidade à avaliação de determinados aspectos individuais da vida, 

eliminando o processo (reflexivo, cognitivo ou social) como elemento central do conceito. 



157 

 

 

Essa redução da felicidade à avaliação é comum ao campo e, inclusive, a apresentação dos 

processos cognitivos subjacentes depende de tal entendimento do tema.  

 Para além da arbitrariedade nos fundamentos, questiona-se se a felicidade 

enquanto avaliação (da satisfação com a vida, dos prazeres e da ausência de sofrimento) 

pode traduzir significantemente o que é relevante para a vida. Essa relevância se torna 

verdadeira se se considerar mudanças qualitativas profundas no indivíduo. Caso alguém 

mude intensamente o entendimento de si, aumentando o grau de riqueza com que se 

percebe, isso seria capturado na avaliação da felicidade? Caso alguém construa um novo 

horizonte para sua vida, almejando mais ou acreditando que pode ser muito mais do que 

se é, isso seria capturado na avaliação da felicidade? É possível, inclusive, que alguém que 

passe pelas mudanças assinaladas nas duas questões se torne até mais rigoroso consigo 

mesmo ao avaliar a própria vida, levando a um score mais baixo nos instrumentos da 

Psicologia Positiva.  

Dois casos são emblemáticos para esses questionamentos: o da Dinamarca, que 

corriqueiramente figura com o mais alto índice de felicidade no World Happiness Report 

(Helliwell, Layard & Sachs, 2016) ao mesmo tempo em que possui altos índices de suicídio; 

e o da França, que é famosa pela influência da filosofia na cultura e que, mesmo sendo um 

dos países mais desenvolvidos do mundo, figura em 32º lugar do ranking de 53 países18. 

Entende-se, portanto, que diferenças qualitativas na felicidade não apenas podem não ser 

avaliadas nos instrumentos da Psicologia Positiva como também podem interferir 

negativamente no score. Esperar mais da própria vida ou do contexto em que se vive, 

ainda que possa ser significativo do ponto de vista de algumas teorias da felicidade, 

provavelmente implicaria em uma avaliação pior da "satisfação com a vida". 

Inevitavelmente a investigação da felicidade se deparará com contradições dessa 

natureza.  

 Entende-se, portanto, que, pelas fragilidades da fundamentação teórica e por não 

considerar a interferência das pesquisas naquilo que as pessoas entendem por felicidade, 

                                                 
18 Digno de nota também é que o último país do ranking, em 53º lugar, é o Japão. Foi mencionado 
anteriormente neste trabalho que há uma tendência de os instrumentos de avaliação da Psicologia Positiva 
enfatizarem a cultura individualista-ocidental, levando países orientais (em geral) a obterem scores mais 
baixos. 



158 

 

 

a Psicologia Positiva lança-se a um objetivo inatingível. Aumentar os níveis de felicidade, 

entendendo-o como objeto estável e universal, torna-se impossível por dois principais 

motivos. Desconsiderar tanto o aspecto social da felicidade como o efeito performativo 

que teorias têm sobre as pessoas, a Psicologia Positiva produz o seu próprio erro: (1) ela 

altera a "fotografia" da felicidade imediatamente após "tirar a foto"; e (2) ao focar no 

fenômeno individual, ignora-se que exista uma força macro-estrutural com vetor 

contrário. Para uma sociedade capitalista que necessita do consumo, será sempre 

necessário que as pessoas se sintam, em boa medida, infelizes. Qualquer objetivo de 

produzir felicidade necessita, de alguma maneira, tratar dessas estruturas. 

De todo modo, não se pode negar o apelo daquilo que é apresentado nas teorias 

do set point, do flow, do Endowment-Contrast etc. Se não fosse assim, a Psicologia 

Positiva não teria a credibilidade que lhe é reservada atualmente e não prosperaria do 

modo que prosperou. Há algo naquilo que é apresentado pela Psicologia Positiva que 

atende a enorme necessidade contemporânea (e que não é o aumento, efetivo, da 

felicidade). É diante desse aspecto que o conceito de performatividade e a teoria 

construcionista social auxiliam: quanto mais factível for para o mundo no qual se vive, 

mais o conceito (de felicidade) reverberará. Ter credibilidade e prosperar não significa que 

a Psicologia Positiva está com ou próxima da "verdade" sobre a felicidade, mas sim que 

ela é hábil em apresentar uma narrativa coerente ao vocabulário contemporâneo. Essa 

habilidade narrativa vem de dois principais fatores. Primeiro, da credibilidade da ciência 

na sociedade contemporânea, dominando o discurso corrente sobre a "verdade". Se 

tantos avanços e inventos são apresentados regularmente, porque não saberiam dizer 

como ser feliz? Segundo, há uma demanda "epidêmica" por sentido potencializada 

estruturalmente pelo consumo: produz-se o sentimento de vazio para que se tenha a 

necessidade de satisfazer (sem sucesso) tal vazio com consumo. Há uma demanda geral, 

portanto, por discursos que preencham tal vazio, como o da felicidade. E os discursos 

legitimados pela ciência terão maior atenção, levando a um distanciamento do debate 

metafísico sobre o tema.  



159 

 

 

Desse ponto de vista, pode-se dizer que há coerência na afirmação de Comte-

Sponville e McMahon de que o indivíduo contemporâneo possui uma infelicidade própria, 

distinta de outros tempos. Seria uma infelicidade estruturalmente influenciada e que 

produziria o interesse pelas “soluções” individualistas de felicidade. Citando frase de 

Ulrich Beck, Bauman (2003, p.93) já apontava o fracasso desse tipo de empreitada: “[não 

adianta] procurar soluções biográficas para contradições sistêmicas”.  

A felicidade, investigada pelo viés empirista, é fragmentada e suas partes são 

tomadas como o todo. Consequentemente, aquilo que pode ser avaliado (suas 

manifestações) acaba ganhando o status de ser a própria felicidade. Como a apresentação 

das pesquisas contemporâneas indicou, essa fragmentação não tem oferecido 

inteligibilidade para o campo de estudo da felicidade. Ao contrário, tem fomentado um 

diálogo em que somente se aparenta falar uma "mesma língua" (na medida em que se usa 

termos comuns), acumulando-se pesquisas que carecem de eixo comparativo comum. 

  

 

Felicidade e política revisitada 
 

 Por ser um espaço de especial aplicação das teorias da Psicologia Positiva, o campo 

político também sofre com as inconsistências teóricas e a relatividade do conceito 

“felicidade”. Talvez o principal e particular problema que esse campo enfrenta no que 

tange à felicidade é em relação ao seu objetivo: os Estados têm como objetivo promover a 

felicidade ou a condição para a felicidade? 

 Carol Graham e Grant Duncan levantam problemas práticos envolvendo o tema e 

que indicam que não, o objetivo dos governos não seria promover felicidade, mas a 

condição e, ao mesmo tempo, fomentar o debate a seu respeito. Por exemplo, a questão 

central não seria “que ação do governo promoverá mais felicidade?”, mas “que rumo dar 

para as políticas públicas?”. Enquanto a primeira pergunta induz uma resposta 

pragmática, a segunda exige ponderações abstratas de caráter ético. Questiona-se, assim, 

o quanto os indicadores de felicidade podem auxiliar em decisões práticas. 



160 

 

 

 O motivo para a felicidade não figurar como objetivo governamental viria da 

própria natureza do fenômeno: felicidade é um conceito que, embora influenciado 

socialmente, expressa aquilo que é particular ao indivíduo, afirmando-o enquanto sujeito 

social; ela é um conceito individual e social. Freud destacou que aquilo que é de interesse 

do indivíduo muitas vezes será distinto do interesse coletivo; cabe ao Estado, portanto, 

fazer a “negociação” desses interesses distintos. É essa negociação que Duncan e Sen 

destacam ser o objetivo dos governos, especificando-a como Ética, no caso do primeiro, e 

Justiça & Liberdade, no caso do segundo. Para os governos, mais relevante do que ter um 

conceito de felicidade bem definido é a mediação entre diferentes felicidades visando a 

articulação entre as diferenças. 

 Conforme foi aqui explicitado, a felicidade não interfere no universo social apenas 

quando é promovida pelo Estado. Por ser um objeto das ciências sociais, por ter uma 

história longa, por tratar da vida como um todo e por fazer parte do vocabulário comum, 

tratar da felicidade será sempre um ato político, já que potencialmente performativo. A 

pluralidade de entendimentos do tema e a consequente arbitrariedade na escolha daquilo 

que será incluído na felicidade faz com tratar dela nunca seja um ato neutro. Sempre se 

valorizará e desvalorizará algumas coisas. 

 Esse aspecto político da felicidade ajuda também a entender o porquê desse tema 

ser tão promovido por governos como paradigma alternativo ao econômico, enquanto 

que, em termos práticos, não representa mudanças. Apresentou-se a tese de que a 

felicidade promove uma mudança do discurso para a direção oposta ao econômico, o que 

serviria na atribuição de sentido para a vida social e no apaziguamento de insatisfações, 

ao mesmo tempo em que possibilita que as mesmas estruturas macro sociais (e de poder) 

se mantenham. O discurso da felicidade produz esperança por mudanças.  

 Contudo, há um risco decorrente da performatividade da felicidade específica que 

se promove (relativa à Psicologia Positiva). Tanto a simplificação da felicidade (para que 

possa ser avaliada) como a sua cristalização (para que se possa acompanhar os 

indicadores) disseminam um conceito de felicidade que não inclui a reflexão das pessoas 



161 

 

 

sobre a melhor forma de se viver. Promove-se o pensamento acrítico sobre a melhor 

forma de se viver. 

 

 

Oportunidades para o estudo da felicidade na Ciência 
 

 O caráter abrangente da definição aqui apresentada19 permite abarcar e dar 

sentido a todas as formas de investigação da felicidade até aqui apontadas, uma vez que 

todas são construções sociais que produzem sentidos. Essa abrangência oferece o 

benefício de inteligibilidade a um campo tão difuso, tal qual Bateson defendeu com sua 

ecology of mind. Para que, de fato, se possa abranger a diversidade de teorias sobre 

felicidade, não se pode se limitar à analise de sua validade ou "verdade", mas considerar 

também o seu papel performativo e político. A felicidade nunca será universal e estável; 

ela será sempre uma ferramenta transitória sobre o viver bem. A pergunta, portanto, não 

é "se a teoria corresponde à verdade?", mas "qual a história dessa teoria e o que ela 

produz socialmente?". Essa segunda pergunta implica em considerar, de princípio, todas 

as teorias sobre felicidade: todas dizem algo sobre esse objeto e interferem nele. Mas isso 

não significa que os conceitos de felicidade não possam ser alvo de críticas quanto aos 

seus limites teóricos, suas inconsistências conceituais e suas consequências políticas. 

Assim, ainda que um conceito não possa ser refutado, ele pode ser preterido por questões 

éticas, por exemplo, entendendo que ele não favorece determinado tipo de interações 

sociais valiosas para certa comunidade ou então por uma inconsistência na argumentação. 

Por esse motivo, não há razão para ser contrário, em princípio, às pesquisas da, digamos, 

Psicologia Positiva, pois elas podem se mostrar ferramentas úteis. É preciso, contudo, 

esclarecer suas construções e entender o uso que se faz de seus resultados. 

A definição aqui proposta oferece a possibilidade de se ter uma visão ampla e 

compreensiva do campo de estudo da felicidade, abrangendo múltiplas abordagens 

teóricas, e proporciona um distinto direcionamento para pesquisas se comparado ao 

                                                 
19 Felicidade é aquilo que determinada pessoa entende ser, em dado momento, a melhor forma de se viver a 
partir de sua relação dialética com o mundo. 



162 

 

 

campo mais tradicional de estudo desse objeto. A partir da percepção de inconsistências 

na pesquisa sobre felicidade, David et al. (2013, p.1067-1070) afirmam na conclusão do 

The Oxford Handbook of Happiness que a ampliação da Psicologia Positiva para uma 

"ciência social positivista" é o futuro do campo. Seria essa ampliação do campo de 

pesquisa, dentro da mesma linha paradigmática, que possibilitaria relacionar as diferentes 

pesquisas para que se obtenha o entendimento almejado. Ainda, como Cummins (2013, 

p.188-200) escreve no mesmo handbook, não há necessidade de se aprofundar na 

natureza do fenômeno.  

 Na direção oposta àquela dos direcionamentos da Psicologia Positiva, aqui 

despontam oportunidades de pesquisa que podem ser agrupadas em três categorias: (1) a 

primeira diz respeito à transformação do conceito. Enquanto um objeto em 

transformação, a investigação da felicidade sempre será uma investigação histórica (sobre 

algo que aconteceu em dado momento e deixou de existir). Esse entendimento da 

felicidade abre espaço para questões relativas à mutabilidade da felicidade (ao invés de 

enfatizar aquilo que ela tem de estável). O que faz a felicidade mudar? Quão 

intensamente algo a faz mudar? Quão rapidamente algo a faz mudar? Será que o 

conceito, em seu sentido corrente, está se transformando? Em termos mais práticos, será 

que uma aula expositiva sobre a felicidade para Aristóteles é capaz de mudar o 

entendimento das pessoas sobre aquilo que, para si, é felicidade? 

(2) A segunda categoria trata da influência que ocorre ao se falar sobre felicidade. 

Considerar a performatividade do tema abre espaço para investigar aquilo que se 

influencia e se transforma quando se fala sobre a felicidade. Entender as consequências 

de se pesquisar e se falar sobre a felicidade impõe o compromisso ético àquele que o faz. 

Deve refletir sobre quão desejável é o resultado da pesquisa e quais as suas 

consequências. De que forma as políticas de felicidade, como a FIB, interferiram e 

interferem na vida dos butaneses? Como os "processos psicológicos" subjacentes à 

felicidade da Psicologia Positiva interferem na vida das pessoas? Ainda, esse tipo de 

abertura abre espaço para investigações institucionais e políticas relacionadas à disputa 

por influenciar naquilo que se entende ser felicidade. Nesse sentido, pode-se investigar 



163 

 

 

quais são os atores e as instituições que interferem mais decisivamente no entendimento 

de felicidade. O que lhes dá credibilidade? Como essa credibilidade foi conquistada? Como 

os principais atores se relacionam e se influenciam? 

 (3) Por fim, a terceira categoria diz respeito àquilo que se evidencia sobre quem 

fala sobre a felicidade e sobre o contexto ao redor dessa pessoa. Enquanto melhor forma 

de se viver, é inevitável que aspectos pessoais (como valores, desejos e ideais) e 

informações sobre o contexto em que se está inserido (enquanto campo de contingências) 

façam parte daquilo que se entende ser felicidade. Nesse caso, entrevistas em 

profundidade sobre o tema podem ser ricas para que se conheça determinado indivíduo e 

a realidade social a qual ele pertence. 

 Deve-se destacar que todas as três categorias servem ao propósito de tanto 

descristalizar o conceito (dando espaço para sua liquidez e, consequentemente, sua 

complexidade) como para seu enriquecimento com outros predicados. Há, portanto, uma 

posição ética clara neste trabalho, definida a partir do percurso histórico percorrido e das 

análises apresentadas. 

 

 

Discussão final 

 

Ser o que se pode é a felicidade (Mãe, 2012, p.77) 

 

 Conforme já apontado, oferecer contornos para a felicidade não é um exercício 

simples e, em alguma medida, será sempre arbitrário. Mas, quais são os limites do falar 

sobre felicidade? A partir de que ponto deixa-se de falar sobre ela e passa-se a falar sobre 

outro objeto? Dentro da perspectiva aqui adotada e dos elementos históricos recortados, 

chegou-se ao entendimento de que falar sobre felicidade implica em falar sobre aquilo 

que se entende ser, em determinado momento, a melhor forma de se viver. Esse 

contorno oferece inteligibilidade à liquidez do conceito na medida em que se lança a 



164 

 

 

defini-lo de forma ampla e não fragmentada. Assim, felicidade, por características 

próprias, continua sendo "líquida", mas deixa de ser qualquer coisa. 

 O posicionamento aqui desenvolvido em muito coincide com a base da filosofia 

existencial de Sartre (1987): "a existência precede a essência". Para o filósofo francês, 

diferentemente dos demais animais, o ser humano nasce sem ter uma natureza ou uma 

essência definida do que significa ser humano. Primeiro se é e, posteriormente, se 

constrói um sentido para tal existência. 

 A implicação dessa ideia é que o significado de se estar vivo e, consequentemente, 

de a melhor forma de se viver sempre estarão sendo reformulados pela experiência e 

reflexão. É por essa razão que a felicidade será um conceito sempre aberto. 

 

 (...) fazendo uma crítica sartreana à ideia de felicidade, é o problema de que felicidade 

sempre pressupõe uma essência antes da existência, um ideal antes de uma prática. Ou, se preferir, 

mais tecnicamente, sempre pressupõe algo que é projetado em vez de algo que é vivido. (Leandro 

Karnal em Barros Filho, 2016, p.11-12) 

 

 Conforme o trecho acima indica, ao se pensar sobre a melhor forma de se viver, ou 

seja, ao se pensar sobre a felicidade, é necessário que se imagine um futuro, se imagine as 

consequências de "viver": quais as possibilidades de existência? O que elas podem 

proporcionar? O que se poderá sentir? Dentre as possibilidades, quais parecem ser boas 

opções? 

 Freud foi preciso ao apontar para essa perspectiva futura da felicidade. A 

felicidade trataria da distância entre o Ego e o Ideal de Ego, entre quem se é e aquilo que 

se deseja ser (no futuro). Mas, dando um passo além, não é qualquer futuro que fará 

parte da "melhor forma de se viver", já que um Ideal de Ego "impossível" gerará 

inevitáveis sofrimentos. Ou seja, para a felicidade, mais vale aquele futuro que se acredita 

ser possível realizar. Santo Agostinho talvez tenha sido aquele que melhor tratou desse 

aspecto: a esperança de se estar com Deus na pós-vida é central para a felicidade. A 

esperança implica justamente na crença de que a imagem de futuro pode ser realizada.  



165 

 

 

 Pela própria indefinição daquilo que significa ser humano, a ideia de felicidade 

contará com dois pontos no tempo: presente e futuro. A felicidade, assim, envolve 

projetos, esperanças e utopias. Não se trata apenas do que se é (no presente), mas das 

possibilidades efetivas de se ser (no futuro)20. 

 Se o futuro é condição para tratar da felicidade, ela inevitavelmente envolverá o 

exercício reflexivo. Não importa o que se é no presente, sempre se pode imaginar ser 

outra coisa, mudar e ser melhor de alguma forma. Como Aristóteles bem apontou, o ser 

humano está lançado no horizonte da práxis, logo, o próprio contexto impõe a 

necessidade de mudança ao indivíduo: o corpo muda, as relações sociais mudam, o 

mundo muda. Todas essas mudanças possibilitam que novas "melhores formas de se 

viver" sejam imaginadas.  

 Se sempre se pode ser mais e imaginar novos futuros, a realização plena da 

felicidade não faz parte da vida do ser humano. Sempre se poderá imaginar um futuro em 

que se é mais, melhor e diferente. Comte-Sponville escreveu, corroborando essa ideia, 

que ninguém negaria a possibilidade de ser mais feliz.  

Mas essa impossibilidade de realização plena da felicidade não é motivo para 

desânimo ou, como White sugeriu, para que se abandone o conceito. A função da 

felicidade não está na sua realização, mas na sua presença: é o próprio exercício reflexivo 

sobre quem se é e o que se pode ser que é a parte central da felicidade. É ao se pensar 

sobre a felicidade, e não ao realizá-la, que se é humano. Freud mais uma vez apontou com 

precisão ao indicar que a felicidade move os indivíduos a viver.  

 Sendo sempre uma ideia e nunca sendo realizada por completo, a felicidade 

tratará propriamente da transcendência de se ser humano. Quanto mais se fala e se 

reflete sobre ela (com qualidade), mais se ampliam as possibilidades de se viver. É por 

essa razão que todas as teorias sobre a felicidade podem ensinar algo sobre a "melhor 

forma de se viver"; podem funcionar como útil ferramenta para se viver. Mas todas as 

                                                 
20 Até mesmo felicidades que propõem o presenteísmo - a ênfase em se viver o presente - inevitavelmente 
consideram o futuro, já que o presenteísmo não é a condição de vida da pessoa no dado momento. É como 
se se dissesse que sempre se pode estar mais no presente. 



166 

 

 

teorias estão fadadas a ser apenas um pedaço. Elas nunca serão suficientes, 

acrescentando novos predicados e mais complexidade ao conceito.  

 Foi apresentada a alegoria de que os conceitos de felicidade são, portanto, como 

fotografias. As fotografias são incapazes de mostrar todas as facetas de um objeto e, tão 

pouco, de mostrar o movimento desse objeto. Não se pode reduzir um objeto apenas ao 

que é possível enxergar em pontual momento e de determinado ponto de vista, tão pouco 

se pode separar (e ignorar) seus movimentos de suas propriedades. Tal fato não leva a 

fotografia a ser, necessariamente, de pouca utilidade ou falsa. As ideias (conscientes ou 

não) sobre aquilo que faz parte da melhor forma para se viver serão construídas com base 

nessas "fotografias", que ajudarão a viver e pensar sobre a vida. Aqui, são os gregos 

antigos, mais especificamente Platão e Aristóteles, que foram precisos ao valorizar a 

contemplação, a reflexão. 

 Há dois perigos, contudo, quando se defende que uma fotografia faça as vezes de 

todo o objeto, como é o caso do conceito de felicidade para a Psicologia Positiva. O 

primeiro é o de se reduzir a felicidade à sua avaliação, que é feita a partir daquilo que se 

comunica sobre algo tangenciável. No caso da felicidade, o tangenciável é o que se sente 

como resultado de se colocar em prática o entendimento da “melhor forma de se viver”. A 

felicidade, assim, se torna limitada ao que se comunica sobre, entre outras coisas, a 

satisfação, o prazer, o sofrimento. Mas a felicidade é mais do que o que se sente no dia-a-

dia, mais do que a satisfação; ela envolve a história e a cultura que antecedem o 

indivíduo, envolve a relação entre o biológico e o social, envolve a reflexão individual e, 

também, aquilo que se sente e se manifesta. A avaliação, do jeito que é conduzida na 

Psicologia Positiva, considera apenas um pequeno pedaço do objeto. 

 O segundo perigo é o de se apresentar a felicidade "pronta", com definição do que 

ela é e como se chegar lá. Essa felicidade entendida como universal e estática retira a 

transcendência do conceito; retira da felicidade a reflexão individual e a possibilidade de 

se ser sempre mais. 

 

 A felicidade não é uma coisa; é um pensamento. Não é um fato; é uma invenção. Não é um 

estado; é uma ação. Digamos a palavra certa: a felicidade é criação. Mas essa criação não cria nada 



167 

 

 

fora dela mesma. É uma práxis, diria Aristóteles, e não uma poese. (...) A filosofia é a teoria dessa 

prática, que seria a própria felicidade, se pudéssemos ter êxito. (Comte-Sponville, 2006, p.10) 

 

 

Uma última ressalva 
 

 Todavia, antes de encerrar este trabalho, ressalta-se que a proposta aqui 

apresentada possui suas próprias fragilidades ao generalizar a felicidade enquanto "aquilo 

que determinada pessoa entende ser, em dado momento, a melhor forma de se viver a 

partir de sua relação dialética com o mundo". Da mesma forma que outras generalizações 

apresentadas foram confrontadas e entendidas como incompletas, há a possibilidade de 

que existam conceitos de felicidade que escapem à generalização defendida. Um exemplo 

é o conceito subjacente ao diálogo entre um casal e Alvy, o personagem principal do filme 

Annie Hall (1977):  

 

Alvy Singer: Here, you look like a very happy couple, hum, are you? 

Mulher: Yeah. 

Alvy Singer: Yeah? So, so, how do you account for it? 

Mulher: Uh, I'm very shallow and empty and I have no ideas and nothing interesting to say. 

Homem: And I'm exactly the same way. 

Alvy Singer: I see. Wow. That's very interesting. So you've managed to work out something? 

 

Se entendido como um conceito válido em si, tal proposta colocaria em xeque os 

argumentos aqui apresentados, sobretudo na medida em que a felicidade deixaria de se 

relacionar com a "melhor" forma de se viver; felicidade deixaria de ser algo bom. Contudo, 

esse exemplo serve mais ao propósito de um aviso do que à proposição de um conceito 

antagônico ao que foi apresentado anteriormente. Entende-se que esse diálogo do filme 

trata de uma crítica do autor às consequências contemporâneas de tanto se falar sobre 

felicidade e, nesse caso, o autor acaba não enfraquecendo, mas fortalecendo os 

argumentos apresentados anteriormente sobre o risco de se simplificar a felicidade.  



168 

 

 

De todo modo, este trabalho, ao mesmo tempo em que oferece inteligibilidade ao 

campo de estudo da felicidade, acrescenta predicados e complexidade. 

 

  



169 

 

 

Referências Bibliográficas21 
 

Ahmed, S. (2010). The promise of happiness. Durham, NC: Duke University Press. 

Aknin, L. B.; Dunn, E. W., & Norton, M. I. (2012). Happiness runs in a circular motion: 

Evidence for a positive feedback loop between prosocial spending and happiness. 

Journal of Happiness Studies, 13, 347-355. 

Allardt, E. (1976). Dimensions of Welfare in a Comparative Scandinavian Study. Acta 

Sociológica, 19(3), 227-239. 

Anastasi A. (1986). Evolving concepts of test validation. Ann Rev Psychol, 37(1), 1-15. 

Andrews, F. M., & Withey, S.B. (1976). Social Indicators of Well-Being. Americans 

Perceptions of Life Quality. New York, NY: Plenum Press. 

Allen, W. (Director). (1977). Annie Hall [DVD]. Burbank, CA: MGM. 

Arendt, R. J. J. (2003). Construtivismo ou Construcionismo? Contribuições deste debate 

para Psicologia Social. Estudos de Psicologia, 8(1), 5-13. 

Aristóteles. (trad. 2002). Política. São Paulo, SP: Martin Claret.  

Aristóteles. (trad. 2009). Ética a Nicômaco. São Paulo, SP: Editora Atlas.  

Aristóteles. (trad. 1934). Aristotle in 23 Volumes, Vol. 19: Nicomachean Ethics. Cambridge, 

MA: Harvard University Press. 

Aristóteles. (trad. 2006). Metafísica. São Paulo, SP: EDIPRO.  

Argyle, M. (2001). The Persuit of Happiness. New York, NY: Taylor & Francis. 

Barber, J. P., & Reed, B. (1973). European community: Vision and reality. London, England: 

Croom Helm. 

Barros Filho, C. (2016). Felicidade ou Morte – Clovis de Barros Filho, Leandro Karnal. 

Campinas, SP: Papirus 7 Mares. 

Bateson, G. (1972). Steps to an ecology of mind. San Francisco, CA: Chandler Pub. Co.  

Bauman, Z. (2003). Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio de Janeiro, 

RJ: Jorge Zahar Ed. 

Bauman, Z. (2008). Happiness in a society of individuals. Soundings: A Journal of Politics 

and Culture, 38, 19-28. 

                                                 
21 De acordo com o estilo APA – American Psychological Association. 



170 

 

 

Baumeister, R. F., & Vohs, K. V. (2002). The Pursuit of Meaningfulness in Life. In Snyder, C. 

R.; Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University 

Press, 608-618. 

Bendassolli, P. F. (2007). Felicidade e Trabalho. Revista GV Executivo, 6(4),57-61. 

Bentham, J. (1823). An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. Oxford, 

England: Clarendon Press. 

Bentham, J. (1995). The Panopticon Writings. London, England: Verso. 

Bergsma, A.;  Poot, G., & Liefbroer, A. C. (2007). Happiness in the Garden of Epicurus. 

Journal of Happiness Studies, 9, 397-423. 

Berlin, I. (1969). Four essays on liberty. Oxford, England: Oxford University Press. 

Bernstein, R. J. (1978). The reconstructing of social and political theory. Philadelphia, PE: 

University of Pennsylvania Press. 

Bok, D. (2010). The politics of happiness: What government can learn from the new 

research on well-being. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Bok, S. (2011). Exploring happiness: From Aristotle to brain science. New Haven, CT: Yale 

University Press. 

Bradburn, N. M. (1969). The Sctructure of Psychological Well-Being. Chicago, IL: Aldine 

Publishing Company. 

Bruckner, P. (2011). Perpetual euphoria: On the duty to be happy. Princeton, NJ: Princeton 

University Press 

Bruni, L., & Zamagni, E. (2010). Economia Civil: eficiência, equidade e felicidade pública. 

Vargem Grande Paulista, SP: Editora Cidade Nova. 

Brown, P. (2005). Santo Agostinho. Rio de Janeiro, RJ: Record. 

Cabrol, G.; Janin, C., & Parat, H. Les enjeux de l’idéal. In Cabrol, G.; Parat, H. (2010). Les 

idéaux. Paris, France: puf, 7-15. 

Callon, M. (2005). The Laws of the Markets. London, England: Blackwell Publishers. 

Callon, M. (2007). What does it mean to say that economics is performative? In 

Mackenzie, D.; Muniesa, F.; Siu, L. Do economists make markets? On the 

performativity of economics. Princeton, NJ: Princeton University Press, 311-357. 



171 

 

 

Campbell, A.; Converse, P. E., & Rodgers, W. L. (1976). The Quality of American Life.  New 

York, NY: Russell Sage Foundation. 

Campos, R. H. F., & Guareschi, P. A. (2014). Paradigmas em Psicologia Social. São Paulo, 

SP: Editora Vozes. 

Cantril, H. (1965). The Pattern of Human Concern. New Brunswick, NJ: Rutgers University 

Press. 

 Castañon, G. A. (2004) Construcionismo social: uma crítica epistemológica. Temas em 

Psicologia da SBP, 12(1), 67-81. 

Centre for Buthan Studies. (2012) An Extensive Analysis of GNH Index. Thimphu, Buthan: 

The Centre for Buthan Studies. 

Chasseguet-Smirgel, J. (1984). The Ego Ideal: A Psychoanalytic Essay on the Malady of the 

Ideal. New York, NY: W.W. Norton. 

Ciampa, A. C. (1994). Identidade. In Lane, S. T. M., Codo, W. Psicologia social: o homem em 

movimento. São Paulo, SP: Brasiliense, 58-75. 

Cícero. (trad. 1875). The Academic Questions, Treatise De Finibus and Tusculan 

Disputations of M. T. Cicero. London, England: George Bell and Sons. 

Christopher, J. C. (1999) Situating Psychological Well-Being: Exploring the Cultural Roots of 

its Theory and Research. Journal of Counseling & Development, 77, 141-152. 

Christopher, J. C., & Hickinbottom, S. (2008). Positive Psychology, Ethnocentrism, and the 

Disguised Ideology of Individualism. Theory & Psychology,18(5), 563–589. 

Coan, R. W. (1977) Hero, artist, sage, or saint? A survey of what is variously called mental 

health, normality, maturity, self-actualization, and human fulfillment. New York, NY: 

Columbia University Press. 

Cobb, C., Halstead, T., & Rowe, J. (1995, October). If the GDP is up, why is America down? 

The Atlantic Monthly, 55–77. 

Comim, F. (2008). Capabilities and Happiness: Overcoming the Informational Apartheid in 

the Assessment of Human Well-Being. In Bruni, L.; Comim, F.; Pugno, M. Capabilities 

and happiness, 140–159. Oxford, England: Oxford University Press. 



172 

 

 

Compton, W. C. (2005). An introduction to positive psychology. Belmont, CA: Thomson 

Wadsworth. 

Comte-Sponville, A. (2001). A Felicidade Desesperadamente. São Paulo, SP: Martins 

Fontes. 

Comte-Sponville, A. C. (2005). O Capitalismo é Moral?. São Paulo, SP: Martins Fontes. 

Comte-Sponville, A. (2006a). A mais bela história da felicidade: a recuperação da 

existência humana diante da desordem do mundo. Rio de Janeiro, RJ: DIFEL. 

Comte-Sponville, A. C. (2006b). Tratado sobre o Desespero e a Beatitude. São Paulo, SP: 

Martins Fontes. 

Conway, A. M.; Tugade, M. M.; Catalino, L. I., & Fredrickson, B. L. (2013). The broaden-

and-build theory of positive emotions: Form, function, and mechanisms. In David, S. 

A.; Boniwell, I.; Ayers, A. C. The Oxford Handbook of Happiness, Oxford, England: 

Oxford University Press, 17-34.  

Cronbach, L. J., & Meehl, P. E. (1955). Construct validity in psychological tests. Psychol Bull, 

52(4), 281-302. 

Csikszentmihályi, M. (1975). Beyond Boredom and Anxiety. San Francisco, CA: Jossey-Bass 

Publishers. 

Cummins, R. A. (2000). Personal Income and Subjective Well-being: A Review. Journal of 

Happiness Studies, 1(2), 133-158. 

Cummins, R. A. (2013). Measuring happiness and subjective well-being. In David, S. A.; 

Boniwell, I., & Ayers, A. C. The Oxford Handbook of Happiness, Oxford, England: 

Oxford University Press, 185-200. 

Cutler, H. C., & Lama, D. (2000). A Arte da Felicidade. São Paulo, SP: Martins Fontes. 

David, S. A.; Boniwell, I., & Conley-Ayers, A. (2014) The Oxford Handbook of Happiness. 

Oxford, England: Oxford University Press. 



173 

 

 

David, S. A.; Boniwell, I., & Ayers, A. C. (2013). Conclusion: the future of happiness. In 

David, S. A.; Boniwell, I., & Ayers, A. C. The Oxford Handbook of Happiness, Oxford, 

England: Oxford University Press, 1067-1070. 

Davies, W. (2015). The happiness industry: How the government and big business sold us 

well-being. London: Verso. 

Dias, M. C. L. C. (2006). Uma reconstrução racional da concepção utilitarista de Bentham: 

os limites entre a ética e a legislação. 210 f. Dissertação (Mestrado) - Faculdade de 

Filosofia da Universidade de São Paulo. São Paulo, SP. 

Diener, E. (1984). Subjective Well-Being. Psychological Bulletin, 95(3), 542-575. 

Diener, E., & Diener, M. (1995). Cross-cultural correlates of life satisfaction and self-

esteem. Journal of Personality and Social Psychology, 68, 653–663. 

Diener, E.; Lucas, R. E., & Oishi, S. (2002). Subjective Well-Being: The Science of Happiness 

and Life Satisfaction. In Snyder, C. R.; Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology, 

Oxford, England: Oxford University Press, 63-73. 

Diener, E.; Emmons, R. A.; Larsen, R. J., & Griffin, S. (1985). The satisfaction with life scale. 

Journal of Personality Assessment, 49(1), 71-75. 

Dinwiddy, J. (2003). Bentham: Selected Writings of John Dinwiddy. Stanford, CA: Stanford 

University Press. 

Dumont, L. (1986). Essays on individualism. Chicago, IL: University of Chicago Press. 

Duncan, G. (2014). Politics, Paradoxes and Pragmatics of Happiness. Culture, Theory and 

Critique, 55(1), 79-95. 

Duncan, G. (2010). Should happiness-maximization be the goal of government? Journal of 

Happiness Studies, 11(2), 163-178. 

Durkheim, E. (1924). Sociology and philosophy. New York, NY: Free Press. 

Easterlin, R. A. (1974). Does Economic Growth Improve the Human Lot? Some Empirical 

Evidence. In David, P.A.; Melvin, W.R. Nations and Households in Economic Growth. 

New York, NY: Academic Press, 89-125. 



174 

 

 

Eid, M., & Diener, E. (2001). Norms for experiencing emotions in different cultures: Inter- 

and intranational differences. Journal of Personality and Social Psychology, 81, 869-

885. 

Epicuro. (2005). Obras Completas. Madri, Espanha: Catedra. 

Euripides. (trad. 1994) Cyclops. Alcestis. Medea (Loeb Classical Library, No 12). Cambridge, 

NJ: Harvard Universisty Press. 

Falcon, F. J. C. (2005). Utopia e Modernidade. Morus-Utopia e Renascimento, 2, 161-184. 

Foucault, M. (2005). A Verdade e as Formas Jurídicas. Rio de Janeiro, RJ: Nau Editora. 

Fernandes, M. I. A. (2005). Negatividade e vínculo – a mestiçagem como ideologia. São 

Paulo, SP: Casa do Psicólogo. 

Ferreira, M. C. (2010). A Psicologia Social Contemporânea: Principais Tendências e 

Perspectivas Nacionais e Internacionais. Psicologia: Teoria e Pesquisa, 26, 51-64. 

Figueiredo, L. C. (2003). Matrizes do Pensamento Psicológico. São Paulo: Vozes. 

Frateschi, Y. (2008). Virtude e Felicidade em Aristóteles e Hobbes. Journal of Ancient 

Philosophy. 2, (2), 1-19.  

Fredrickson, B. L. (2002). Positive Emotions. In Snyder, C. R.; Lopez, S. J. Handbook of 

Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University Press, 120-134. 

Freeman, D. (2015). Techniques of happiness: Moving toward and away from the good life 

in a rural Ethiopian community. HAU: Journal of Ethnographic Theory 5(3), 157-176. 

Freud, S. (2006). Escritos sobre a psicologia do inconsciente, volume II. Rio de Janeiro, RJ: 

Imago. 

Freud, S. (trad. 2010). O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias à 

psicanálise e outros textos (1930-1936). São Paulo, SP: Companhia das Letras. 

Gable, S. L., & Haidt, J. (2005). What (and Why) is Positive Psychology? Review of General 

Psychology, 9(2), 103-110. 

Gavertsson, F. (2015). Eudaimonism: a brief conceptual history. Recuperado em: 

<http://www.fil.lu.se/media/utbildning/dokument/kurser/FPRA21/20131/Eudaimon

ism_abrief_conceptual_history.pdf>. 



175 

 

 

Gazoni, F. (2012). Felicidade controversa – volição, prescrição e lógica na eudaimonia 

aristotélica. 220 f. Tese – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciencias Humanas. 

Departamento de Filosofia, Universidade de São Paulo, São Paulo, SP. 

Gergen, K. J. (1985). The Social Constructionist Movement in Modern Psychologist. 

American Psychologist, 40(3), 266-275. 

Gergen, K. J. (1999). An invitation to social construction. London, England: Sage. 

Gilbert, D. (2005). Stumbling on happiness. New York, NY: Random House.  

Glatzer, W., & Zapf. W. (1984). Lebensqualität in der Bundesrepublik. Frankfurt, Germany: 

Campus verlag. 

Goodman, N. (1984). Of Mind and Other Matters. Cambridge, NJ: Harvard University 

Press. 

Gracioso, J. (2010). Interioridade e filosofia do espírito nas Confissões de Santo Agostinho. 

131 f. Tese (Doutorado) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciencias Humanas, 

Universidade de São Paulo. São Paulo, SP. 

Graham, C. (2009). Happiness Around the World: The Paradox of Happy Peasants and 

Miserable Millionaires. New York, NY: Oxford University Press. 

Granovetter, M. (1973). The Strenght of Weak Ties. American Journal of Sociology, 78(6), 

1360-1380. 

Griffin, D., & Gonzales, R. (2012). The endowment-contrast model: a lens for happiness 

research. In David, S. A.; Boniwell, I.; Ayers, A. C. The Oxford Handbook of Happiness, 

Oxford, England: Oxford University Press, 35-59 

Grob, A.; Stetsenko, A.; Sabatier, C.; Botcheva, L., & Macek, P. (1999). Across-national 

model of subjective well-being in adolescence. In Alsaker F. D.; Flammer, A. The 

Adolescent Experience: European and American Adolescents in the 1990s. New York, 

NY: Lawrence Erlbaum, 115–131. 

Guba, E. G. (1990). The Paradigm Dialog. London, England: Sage Publications. 

Gurin, G.; Feld, S., & Veroff, J. (1960). Americans View their Mental Health. A Nationwide 

Interview Survey. New York, NY: Arno Press. 



176 

 

 

Hall. D. T. (1976). Careers in organizations. Santa Monica, CA: Goodyear Publishing 

Company. 

Belic, R. (director) (2011). Happy [DVD]. USA: Iris Films. 

Headey, B.W., & Wearing, A.J. (1992). Understanding Happiness: A Theory of Subjective 

Well-Being. Melbourne: Longman Cheshire. 

Headey, B. (2012). Set-point theory may now need replacing: death of a paradigm? In 

David, S. A.; Boniwell, I., & Ayers, A. C. The Oxford Handbook of Happiness, Oxford, 

England: Oxford University Press, 887-900 

Heidegger, M. (2007). Nietzsche  - Vol. 1, 2. Rio de Janeiro, RJ: Forense Universitária. 

Helliwell, J. F.; Layard, R., & Sachs, J. D. (2014). World Happiness Report 2014. Recuperado 

em: unsdsn.org/wp-

content/uploads/2014/02/WorldHappinessReport2013_online.pdf.  

Helliwell, J., Layard, R., & Sachs, J. (2016). World Happiness Report 2016, Update (Vol. I). 

New York, NY: Sustainable Development Solutions Network. 

Hesiodo. (1914). The Homeric Hymns and Homerica with an English Translation by Hugh G. 

Evelyn-White. Works and Days. Cambridge, NJ: Harvard University Press. 

Hobbes, T. (1979). Leviatã, ou Matéria, Forma e Poder de um Estado Eclesiástico e Civil. 

São Paulo, SP: Ed. Abril Cultural. 

Hoffe, O. (2005). Immanuel Kant. Trad. Christian Viktor Hamm e Valério Rohden. São 

Paulo, SP: Martins Fontes. 

Jackson, M. (2011). Life within limits: Well-being in a world of want. Durham, NC: Duke 

University Press. 

Kant, I. (2002). Groundwork for the metaphysics of morals. (transl. Allen W. Wood). 

London, England: Yale University Press. 

Keyes, C. L. M., & Haidt, J. (2003). Flourishing: Positive psychology and the life well lived. 

Washington, DC: American Psychological Association. 

Kingfisher, C. (2013). Happiness: Notes on History, Culture and Governance. Health, 

Culture and Society, 5(1), 67-82. 



177 

 

 

Kingwell, M. (2000). In pursuit of happiness: better living from Plato to Prozac. New York, 

NY: Crown Publisher.  

Kringelbach, M. L., & Berridge, K. C. (2010). The Neuroscience of Happiness and Pleasure. 

Social Research, 77(2), 659-678. 

Kuhn, T. (1975). A estrutura das revoluções científicas. São Paulo, SP: Perspectiva. 

La Mettrie, J-O. (1978). Traité de l’âme. Paris, France: Fayard. 

Lacan, J. (2008). Seminar VII: The ethics of psychoanalysis. Trans. Denis Porter. London, 

England: W. W. Norton & Company. 

Lakatos, I. (1970). Falsification and the methodology of scientific research programmes. In 

Lakatos, I., & Musgrave, A. (Eds.), Criticism and the growth of knowledge. New York, 

NY: Cambridge University Press, 91-96. 

Langer, E. (2002). Well-Being: Mindfulness Versus Positive Evaluation. In Snyder, C. R., & 

Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University 

Press, 214-230. 

Lane, R. E. (2000). The Loss of Happiness in Market Economies. New Haven, CT: Yale 

University Press. 

Lane, S. T. M. (2014). A psicologia social na América Latina: por uma ética do 

conhecimento. In Campos, R. H. F.; Guareschi, P. A. Paradigmas em Psicologia Social. 

São Paulo, SP: Editora Vozes, 56-66. 

Latour, B. (1994). Jamais fomos modernos. São Paulo, SP: Editora 34. 

Latour, B. (2005). Reassembling the Social. Oxford, England: Oxford University Press. 

Lauriola, R. (2006). Da eudaimonia à felicidade. Visão geral do conceito de felicidade na 

antiga cultura grega, com alguns vislumbres dos tempos modernos. Revista Espaço 

Acadêmico, 59, recuperado em 

www.espacoacademico.com.br/059/59esp_lauriolapt.htm#_ftn1. 

Levine, D. N. (1997). Visões da Tradição Sociológica. Rio de Janeiro, RJ: Jorge Zahar Editor. 

Locke, J. (1823). Works of John Locke, in nine volumes. London, England: C. and J. 

Rivington and Partners. 



178 

 

 

Locke, E. A. (2002). Setting Goals for Life and Happiness. In Snyder, C. R., & Lopez, S. J. 

Handbook of Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University Press, 299-312. 

Lyubomirsky, S. (2001). Why are some people happier than others? The role of cognitive 

and motivational processes in well-being. American Psychologist, 56(3), 239-249. 

Lyubomirsky, S. (2008). The how of happiness: a scientific approach to get the life you 

want. London, England: Penguin Books. 

Lykken, D., & Tellegen, A. (1996). Happiness Is a Stochastic Phenomenon. Psychological 

Science, 7(3), 186-189. 

Maddux, J. E. (2002). Stopping the “Madness” Positive Psychology and the Deconstruction 

of the Illness Ideology and the DSM. In Snyder, C. R., & Lopez, S. J. Handbook of 

Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University Press, 13-25. 

Mãe, V. H. (2012). O filho de mil homens. São Paulo, SP: Cosac Naify. 

Malvezzi, S. (2006). Psicologia Organizacional: uma identidade em construção. 2006. 205f. 

Tese (Livre-Docência) – Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo, São 

Paulo.  

Malvezzi, S. (2016). O Tempo e a Existência: uma relação crucial na sociedade globalizada. 

Revista de Marketing Industrial, 1, 70-77. 

Markus, H. R., & Kitayama, S. (1991). Culture and the self: Implications for cognition, 

emotion, and motivation. Psychological Review, (98), 224-253. 

Martin-Baró, I. (1996). O papel do Psicólogo. Estudos de Psicologia, 2(1), 7-27. 

Massimi, M. (2014). Matrizes de pensamento em Psicologia Social na América Latina: 

História e Perspectivas. In Campos, R. H. F., & Guareschi, P. Paradigmas em 

Psicologia Social: a perspectiva latino-americano. Rio de Janeiro, RJ: Vozes, 31-55. 

Mathews, G., & Izquierdo, C. (2009). Anthropology, happiness, and well-being. In pursuits 

of happiness: Well-being in anthropological perspective. New York, NY: Berghahn 

Books. 

McGregor, I., & Little, B. R. (1998). Personal projects, happiness, and meaning: On doing 

well and being yourself. Journal of Personality and Social Psychology, 74, 494–512. 



179 

 

 

McKay, F. (2013). How happiness became both a means and end to governmentality. 

Health, Culture and Society, 5(1), 36-50. 

McMahon, D. (2006). Happiness: a history. New York, NY: Groove Press. 

McMahon, D. (2010). What Does the Ideal of Happiness Mean? Social Research: An 

international quarterly, 77(2), 469-490. 

 

Méllo, R. P.; Silva, A. A.; Lima, M. L. C., & Di Paolo, A. F. (2007). Construcionismo, Práticas 

Discursivas e Possibilidades de Pesquisa em Psicologia Social. Psicologia & 

Sociedade, 19(3), 26-32. 

Meucci, A. (2009). O Papel do habitus na teoria do conhecimento: entre Aristóteles, 

Descartes, Hume, Kant e Bourdieu. 130 f. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciencias Humanas, Universidade de São Paulo. São Paulo, SP. 

Meehl, P. E. (1975). Hedonic capacity: some conjectures. Bulletin of the Menninger Clinic, 

39(4), 295-307. 

Meyer, D. G. (1992). Pursuit of Happiness. New York, NY: William Morrom. 

Mogilner, C.; Kamvar, S. D., & Aaker, J. (2011). The Shifting Meaning of Happiness. Social 

Psychological and Personality Science, 2(4), 395-402. 

Montero, M. (2014). Construcción, desconstrucción y crítica: teoria y sentido de la 

psicología social comunitária em América Latina. In Campos, R. H. F., & Guareschi, P. 

Paradigmas em Psicologia Social: a perspectiva latino-americano. Rio de Janeiro, RJ: 

Vozes, 67-83. 

More, T. (2003). Utopia. Brasilia, DF: UnB. 

Murphy, M. (2013). Economization of life: Calculative infrastructures of population and 

economy. In Rawes, P. (Ed.), Relational architectural ecologies: architecture, nature 

and subjectivity, New York, NY: Routledge, 139-155. 

Myers, D. G., & Diener, E. (1995). Who is happy? Psychological science, 6(1), 10-19. 

Mill, J. S. (1895). Utilitarianism. London, England: George Routledge & Sons. 

Nakamura, H. (1964). Ways of Thinking of Eastern Peoples. Honolulu, HW: University of 

Hawaii Press. 



180 

 

 

Nakamura, J., & Csikszentmihályi, M. (2002). The Concept of Flow. In Snyder, C. R., & 

Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University 

Press, 89-105. 

Nussbaum, M. (1999). Sex and Social Justice. Oxford, England: Oxford University Press. 

Larraín, P. (2012). No [DVD]. Chile, USA, França e México: Fabula & Participant Media. 

OECD. (2013). How's Life? Measuring Well-being. Paris, France: OECD Publishing. 

Oishi, S., Graham, J., Kesebir, S., & Galinha, I. C. (2013). Concepts of happiness across time 

and cultures. Personality and Social Psychology Bulletin, 39(5), 559-577. 

Oishi, S. (2010). Culture and Well-Being: Conceptual and Methodological Issues. In Diener, 

E., Kahneman, D., & Helliwell, J. (eds). International Differences in Well-Being, 

Oxford, England: Oxford University Press, 34–69. 

Oliveira, F. A. O. (2010). João Calvino e Santo Agostinho sobre o Conhecimento de Deus e o 

Conhecimento de Si: Um caso de Disjunção Teológico-Filosófica. 202 f. Dissertação 

(Mestrado) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciencias Humanas, Universidade de 

São Paulo. São Paulo, SP. 

Paine, T. (1937). The Rights of Man. London, England: C.A. Watts & Co. 

Pasquali L. (2007). Validade dos testes psicológicos: será possível reencontrar o caminho? 

Psicol Teor Pesq. 23, 99-107. 

Picoli, R. A. (2006). Sobre o governo em Jeremy Bentham: o risco das partes e o traçado do 

todo. 173 f. Tese (Doutorado) - Ciência Política da Universidade de São Paulo. São 

Paulo, SP.  

Pinker, S. (1997). How the mind works. New York, NY: W.W. Norton. 

Platão. (1985). A República. Trad. Elza Moreira Marcelina. Brasília, DF: Editora da UNB. 

Quarta, C. (2006). Utopia: gênese de uma palavra-chave. Morus-Utopia e Renascimento, 3, 

35-53. 

Quine, W. V. (1981). Theories and Things. Cambridge, NJ: Harvard University Press. 

Rasera, E.; Guanaes, C., & Japur, M. (2004). Psicologia, Ciência e Construcionismo: Dando 

Sentido ao Self. Psicologia: Reflexão e Crítica, 17(2), 157-165. 

Rawls, J. (1999). A theory of justice. Cambridge, NJ: Belknap. 



181 

 

 

Read, K. E. (1955). Morality and the concept of the person among the Gahuku-Gama. 

Oceania, 25, 233-282. 

Robbins, J. (2013). Monism, pluralism, and the structure of value relations: A Dumontian 

contribution to the contemporary study of value. Hau: Journal of Ethnographic 

Theory, 3(1), 99–115. 

Rokeach, M. (1972). Beliefs, attitudes, and values: A theory of organization and change. 

San Francisco, CA: Jossey-Bass. 

Rorty, R. (1999). Philosophy and social hope. London, England: Penguin. 

Rosenberger, N. (1992). Japanese sense of self. New York, NY: Cambridge University Press. 

Roudinesco, E., & Plon, M. (1998). Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro, RJ: Zahar. 

Royo, M. G. (2007) Well-being and consumption: towards a theoretical approach based on 

human needs satisfaction. In Bruni, L., & Porta, P. L. (Eds.). Handbook on the 

economics of happiness. Northampton, England: Edward Elgar, 151-169. 

Russel, B. (2013). The Conquest of Happiness. New York, NY: Norton & Company. 

Ryan, R. M., & Deci, L. (2001). On Happiness and Human Potential: A Review of Research 

on Hedonic and Eudaimonic Well-Being. Annual Review of Psychology, 52, 141–166. 

Ryff, C. D. (1989). Happiness is everything, or is it? Explorations on the meaning of 

Psychological Well-Being. Journal of Personality and Social Psychology, 55(6), 1069-

1081. 

Ryff, C. D., & Singer, B. (2002). From Social Structure to Biology: Integrative Science in 

Pursuit of Human Health and Well-Being. In Snyder, C. R., & Lopez, S. J. Handbook of 

Positive Psychology, Oxford, England: Oxford University Press, 541-555. 

Santo Agostinho. (trad. 1867). Confessions of Augustine. Boston, MA: Draper and Halliday. 

Santo Agostinho. (trad. 1984). Concerning the City of God Against the Pagans. London, 

England: Penguin Books. 

Santo Agostinho. (trad. 1873). On Christian Doctrine, The Enchiridion, On Catechising and 

Faith and the Creed. Edinburgh, Scotland: T & T Clark. 

Santo Agostinho. (trad. 1995). O Livre Arbítrio. São Paulo, SP: Paulus. 

Sartre, J-P. (1987). O existencialismo é um humanismo. São Paulo, SP: Nova Cultural. 



182 

 

 

Scheier, M. F., & Carver, C. S. (1992). Effects of optimism on psychological and physical 

well-being: The influence of generalized outcome expectancies. Health Psychology, 

16, 201–228. 

Schultz, F. (director). (2013). Eu maior [DVD]. Brasil: s/d. 

Schumaker, J. F. (2007). In search of happiness: Understanding an endangered state of 

mind. Westport, New Zeland: Praeger. 

Screpanti, E., & Zamagni, S. (2005). An outline of the history of economic thought. Oxford, 

England: Oxford University Press. 

Seligman, M. (2011). Flourish: A New Understanding of Happiness and Well-Being - and 

How To Achieve Them. London, England: Nicholas Breadley Publishing. 

Seligman, M, E. P. (2000a). Positive Psychology, Positive Prevention, and Positive Therapy.  

In Snyder, C. R., & Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology. Oxford, England: 

Oxford University Press, 3-12. 

Seligman, M. E. P. (2002b). Authentic happiness: Using the new positive psychology to 

realize your potential for lasting fulfillment. New York, NY: Free Press. 

Seligman, M.E.P. (1998). President’s column: What is the ‘good life’? APA Monitor, 29(10), 

1. 

Seligman, M. E. P. (2004). Felicidade Autêntica: usando a nova Psicologia Positiva para a 

realização permanente. Rio de Janeiro, RJ: Objetiva. 

Seligman, M., & Csikszentmihályi, M. (2000). Positive psychology: An introduction. 

American psychologist, 55, 1-14. 

Sen, A. (1979). Personal Utilities and Public Judgements: or what’s wrong with welfare 

economics? Economic Journal, 89, 537–58. 

Sen, A. (1992). Inequality Re-Examined. Oxford, England: Oxford University Press. 

Sen, A. (1999). Development as Freedom. Oxford, England: Oxford University Press. 

Sen, A. (2005). Human rights and capabilities. Journal of Human Development, 6(2), 151–

66. 

Sen, A. (2008). The economics of happiness and capability. In Bruni, L.; Comim, F.; Pugno, 

M. Capabilities and happiness. Oxford, England: Oxford University Press, 16–27. 



183 

 

 

Sen, A. (2009). The Idea of Justice. Cambridge, NJ: Harvard University Press. 

Sen, A.; Stiglitz, J. E., & Fitoussi, J-P. (2009). Report by the Commission on the 

Measurement of Economic Performance and Social Progress. Recuperado em 

www.stiglitz-sen-fitoussi.fr/documents/rapport_anglais.pdf. 

Sêneca. (2009). Da Vida Feliz. São Paulo, SP: Martins Fontes. 

Sewaybricker, L. E. (2012). A felicidade na sociedade contemporânea. 162 f. Dissertação 

(Mestrado) - Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo. São Paulo, SP. 

Shweder, R. A., & Bourne, E. J. (1984). Does the concept of the person vary cross-

culturally? In Schweder, R. A., & LeVine, R. A. Culture Theory. Cambridge, NJ: 

Cambridge University Press. 

Skidelsky, R., & Skidelsky, E. (2012). How much is enough? The love of money and the case 

for the good life. London, England: Penguin. 

Skinner, B. F. (1972). Walden II: uma sociedade do futuro. São Paulo, SP: Herder. 

Smith, N, K. (1918). A Commentary to Kant’s Critique of Pure Reason. London, England: 

Macmillian and Co. 

Snyder, C. R.; Harris, C.; Anderson, J. R.; Holleran, S. A.; Irving, L. M., & Sigmon, S. T. 

(1991). The will and the ways: development and validation of an individual-

differences measure of hope. Journal of Personality and Social Psychology, 60, 570-

585.  

Snyder, C. R., & Lopez, S. J. (2002). Handbook of Positive Psychology. New York, NY: Oxford 

University Press. 

Sophocles. (trad. 1981). The Antigone of Sophocles. Cambridge, NJ: Cambridge University 

Press. 

Stevenson, B., & Wolfers, J. (2008). Economic growth and subjective well-being: 

Reassessing the Easterlin paradox. s/l. Brookings Papers on Economic Activity 

(National Bureau of Economic Research).  

Stock, G. (1908). Stoicism. London, England: Archibald Constable & Co. 

Strunk, M. (1946). The quarter’s poll. Public Opinion Quarterly, 10(4), 602–645. 



184 

 

 

Suh, E.; Diener, E., & Fujita, F. (1996). Events and subjective well-being: only recent events 

matter. Journal of personality and social psychology, 70(5), 1091-1102. 

Sullivan, W. M. (1996). Reconstructing public philosophy. Berkeley, CA: University of 

California Press. 

Rhoden, C. (director). Tarja Branca [DVD]. Brasil: Maria Farinha Filmes. 

Taylor, J. (1 de Agosto de 2006). Denmark is the world´s happiest country – official.  

Independent.com. Recuperado de: 

www.independent.co.uk/news/world/europe/denmark-is-the-worlds-happiest-

country-official-5329998.html 

Tellegen, A.; Lykken, D. T.; Bouchard, T. J., Jr.; Wilcox, K. J.; Segal, N. L., & Rich, S. (1988). 

Personality similarity in twins reared apart and together. Journal of Personality and 

Social Psychology, 54, 1031–1039. 

Thayer, R. E. (1996). The origin of everyday moods. New York, NY: Oxford University Press. 

Thin, N. (2009). Why anthropology can ill afford to ignore well-being. In Mathews, G.; 

Izquierdo, C. Pursuits of happiness: Well-being in anthropological perspective. New 

York, NY: Berghahn Books. 

Toepfer, S. M.; Cichy, K., & Peters, P. (2011). Letters of Gratitude: Further Evidence for 

Author Benefits. Journal of Happiness Studies, 13(1), 187-201. 

Tov, W., & Au, E. W. M. (2012). Comparing Well-being Across Nations: Conceptual and 

Empirical Issues. In David, S. A.; Boniwell, I., & Conley-Ayers, A. The Oxford 

Handbook of Happiness. Oxford, England: Oxford University Press, 448-464. 

Tsai, J. L.; Knutson, B., & Fung, H. H. (2006). Cultural variation in affect valuation. Journal 

of personality and social psychology, 90(2), 288-307. 

Uchida, Y., & Ogihara, Y. (2012). Personal or interpersonal construal of happiness: A 

cultural psychological perspective. International Journal of Wellbeing, 2(4), 354-369. 

Uchida, Y., & Kitayama, S. (2009). Happiness and unhappiness in east and west: themes 

and variations. Emotion, 9(4), 441-456. 

Ura, K.; Alkire, S., & Zangmo, T. (2012). GNH and GNH index. Thimphu, Buthan: The Centre 

for Bhutan Studies. 



185 

 

 

Veenhoven, R. (1984). Conditions of happiness. Dordrecht, Netherlands: Reidel. 

Veenhoven, R. (1991). Is happiness relative? Social Indicators Research, 24, 1-34. 

Veenhoven, R.; & Ouweneel, P. (1991). Cross-national differences in happiness: cultural 

bias or societal quality?. Sweets & Zeitlinger, 1991. Recuperado em 

http://hdl.handle.net/1765/22228 

Veenhoven, R. (1997). Advances in understanding happiness. Revue Québécoise de 

Psychologie, 18, 29-74. 

Veenhoven, R. (2012a). Happiness: Also known as ‘life-satisfaction’ and ‘subjective well-

being’. In Land, K. C.; Michalos, A. C., & Sirgy, M. J. Handbook of Social Indicators and 

Quality of Life Research. Dordrecht, Netherlands: Springer Publishers, 63-77. 

Veenhoven, R. (2004). Happiness as a public policy aim: the greatest happiness principle. 

In Linley, K .A., & Joseph, S. Positive Psychology in Practice. Hoboken, NJ: John Wiley, 

658–678. 

Veenhoven, R., & Samuel, E. (2012). Greater Happiness for a greater number. Is that 

possible? If so, how? In Salama-Younes, M. Arabic Positive Psychology. Cairo, Egypt: 

Anglo-Egyptian Bookshop, 101-115. 

Veenhoven, R. (2015). World Database of Happiness. Example of a Focused ‘Findings 

Archive’. RatSWD Working Paper No. 169, 2011, recuperado em 

ssrn.com/abstract=1808609.  

Veenhoven, R. (2012b). Does happiness differ across cultures? In Selin, H., & Davey, G. 

Happiness Across Cultures, Views of happiness and quality of life in non-western 

cultures. Dordrecht, Netherlands: Springer, 451-472. 

Veenhoven, R. (2007). For a Better Quality of life. In Deflem, M. Sociologists in a global 

age: Biographical Perspectives. Farnham, England: Ashgate Publishing Limited, 175-

186. 

Vigh, H. E. (2015). Militantly Well. Hau: Journal of Ethnographic Theory, 5(3), 93-110. 

Walker, H., & Kavedžija, I. (2015). Values of happiness. Hau: Journal of Ethnographic 

Theory, 5(3), 1–23. 



186 

 

 

Warr, P. (2007). Work, Happiness and Unhappiness. Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum 

Associates. 

Warr, P. (1978). A Study of Psychological Well-Being. British Journal of Psychology, 69, 

111-121. 

Watson, D. (2002). Positive Affectivity - The Disposition to Experience Pleasurable 

Emotional States. In Snyder, C. R., & Lopez, S. J. Handbook of Positive Psychology. 

Oxford, England: Oxford University Press, 106-119. 

Watson, D. (2000). Mood and temperament. New York: Guilford. 

Watson, D., & Clark, L. A. (1997). Extraversion and its positive emotional core. In Hogan, 

R.; Johnson, J., & Briggs, S. Handbook of personality psychology. San Diego, CA: 

Academic Press, 767–793. 

Weber, M. (1946). From Max Weber: Essays in Sociology. Edited by Hans H. Gerth and C. 

Wright Mills. New York, NY: Oxford University Press. 

Weiner, E. (2008). The geography of bliss. New York, NY: Twelve Books. 

Wilson, W. R. (1967). Correlates of avowed happiness. Psychological bulletin, 67(4), 294-

306. 

White, N. (2009). Breve História da Felicidade. São Paulo, SP: Edições Loyola. 

Wright, C. (2013). Against Flourishing: wellbeing as biopolitics, and the psychoanalytic 

alternative. Health, Culture and Society, 5(1), 20-35. 

 


